
 

 
54 

 
 

| Litoto Pambou Lucien 1 | Leyinda Alain Pascal 1 | Elenga Hygin Bellarmin 1 | Mouanda Richard Le-Savant 2 | 
Ntinu Kivuvu Baudouin 3 | Magema Joachim1 | Massamba Alphonse 4* | et | Loufoua Lemay Emile Didier 4 | 

 
1. Laboratoire de Sociologie du Sport | Institut Supérieur d’Education Physique et Sportive | Université Marien NGOUABI, BP 69 Brazzaville | 

Congo | 
2. Unité de Psychologie Clinique | Département de Psychologie | Faculté des Lettres, Arts et Sciences Humaines, Université Marien NGOUABI, BP 69, 

Brazzaville, Congo 
3. Département des Sciences de la Motricité Humaine | Faculté des Sciences, Université Pédagogique Nationale, Kinshasa | République 

Démocratique du Congo | 
4. Centre de Recherches et Expertises "Sport, Santé, Société et Développement" | Brazzaville, Congo | 

 

 
         | Received August 05 2020 |                              | Accepted September 15, 2020 |                                 | Published October 09, 2020 |                          | ID Article:  Litoto-Ref8-ajira050920 | 

 
 

RESUME  
 
Contexte : Les recherches africaines sur l’optimisation de la performance dans le sport de compétition mettent en évidence un 
phénomène de parenthèses des pratiques magico-religieuses. Objectif : La présente l’étude identifie et analyse d’une part les 
aspects socio-anthropologiques des pratiques magico-religieuses traditionnelles dans la préparation des matches de football, et 
d’autre part les opinions de différents acteurs sportifs sur ces pratiques. Méthode : Une enquête sociologique a été menée dans 7 
départements du Congo (Brazzaville) auprès de 25 féticheurs, 41 chefs de clans et notables traditionnels, 36 initiés aux pratiques 
magiques, et 65 acteurs diversifiés évoluant dans les clubs de football du Congo. L’enquête s’est appuyée sur des entretiens 
intensifs d’individualités, non directifs et axés sur : la nature des rites et moyens employés ; le rôle des rites et totems utilisés ; les 
acteurs impliqués dans le recours aux fétiches ; l’efficacité des pratiques magiques sur l’issue de la compétition. Résultats et 
conclusion: En étudiant les pratiques magico-religieuses impliquées dans le sport et au regard de l’analyse des données de 
l’enquête, les auteurs soutiennent que l’orientation des féticheurs en la préparation magique des matches de football en vue d’une 

victoire de l’équipe sollicitant se présente comme une alternative de réponse à l’effet de crise de la discipline au Congo et l’ancrage 
des hommes aux croyances traditionnelles, traduits en termes d’habitus. 
Mots clés : football, pratiques magiques, féticheurs, rite, totem, Congo. 

 

ABSTRACT 
 
Context: African research on performance optimization in competitive sport highlights a phenomenon of parentheses in magico-
religious practices. Objective: The present study identifies and analyzes on the one hand the socio-anthropological aspects of 
traditional magico-religious practices in the preparation of football matches, and on the other hand the opinions of different sports 
players on these practices. Method: A sociological survey was carried out in 7 departments of the Congo (Brazzaville) with 25 
fetishists, 41 clan chiefs and traditional notables, 36 initiated into magical practices, and 65 diverse actors operating in Congo 
football clubs. The investigation was based on intensive interviews of individuals, non-directive and focused on: the nature of the 
rites and means employed; the role of the rites and totems used; the actors involved in the use of fetishes; the effectiveness of 
magic practices on the outcome of the competition. Results and conclusion: By studying the magico-religious practices involved 
in sport and with regard to the analysis of the data of the survey, the authors maintain that the orientation of the fetishists in the 
magical preparation of football matches in view of a victory of the requesting team is presented as an alternative response to the 
crisis effect of the discipline in Congo and the anchoring of men to traditional beliefs, translated in terms of habit. 
Keywords: football, magical practices, fetishists, rite, totem, Congo. 

 

1. INTRODUCTION 
 

En Afrique, pour une raison associée à la victoire, plusieurs dimensions politiques, culturelles et magiques 
s’interpénètrent au football. Ceci pose des problèmes de gestion sportive traduits par divers facteurs. Il s’agit 

notamment : de l’amateurisme des dirigeants congolais qui ne permet pas de rendre leur football compétitif ; du 

manque de formation, laquelle permet d’intégrer les notions de management tels que l’organisation, le rendement, le 
profit, la rentabilité et la rationalisation. De plus, la majorité des clubs ne disposent pas de moyens économico-

financiers stables [1]. Ils participent à « l’illusion égalitaire du sport » [2]. Leur choix du football de haut niveau en 
vue de participer ou obtenir, si possible, des résultats dans des compétitions internationales ou locales débouche sur 

des objectifs erronés [3]. Ce fait est imputable à l’appartenance à des structures qui ne permettent pas le 

développement du football dans son ensemble. Cependant, la victoire est envisageable. Pour l’obtenir, les dirigeants 
et les joueurs la fouinent dans le passé enfoui dans l’inconscient collectif et l’univers dominés par l’imaginaire 

sorcellaire (fétiches, génies, etc.). 

ORIGINAL ARTICLE  

LES FACETTES DES PRATIQUES MAGIQUES DANS LE FOOTBALL 
DE COMPETITION EN MILIEU AFRICAIN 

*Corresponding author Author & Copyright Author © 2020:| Litoto Pambou Lucien 1*|. All Rights Reserved. All articles published in American Journal of Innovative 
Research and Applied Sciences are the property of Atlantic Center Research Sciences, and is protected by copyright laws CC-BY. See:http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/. 

http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 

 
55 

 

Puisque « le football constitue un fait social total parce qu’il concerne, à peu de choses près, tous les éléments de la 

société » (M. Augé, 1982 : 62) [4], il est un phénomène social de grande ampleur avec des enjeux très importants. Il 

s’agit entre autres, des enjeux éducatifs, sociaux, politiques, religieux, économiques et de civilisation. A cause de ces 
enjeux, la performance sportive de haut niveau est recherchée aussi bien par les joueurs eux-mêmes que par d’autres 

acteurs sociaux tels que les supporters et les membres du comité exécutif des clubs. C’est dans ce contexte que les 
sociologues analysent de plus en plus le phénomène sportif jusqu’à s’intéresser à la notion capitale qu’est la 

performance sportive. Comment et quoi faire pour que les clubs de football réalisent des performances ?  
A cette question, E. Medjad, chercheur en anthropologie travaillant sur « la genèse et la création de la performance 

dans les équipes sportives », affirme que :  
 

Dans une équipe sportive, il existe deux processus : le processus compétitif et le processus performatif… Le 
processus compétitif est composé d’hommes, de moyens financiers, d’infrastructures permettant de préparer 
les compétitions. Ce sont des critères qu’un club et son président peuvent maîtriser. A l’inverse, il y a le 
processus performatif composé d’éléments sur lequel un club n’a pas le contrôle. Il s’agit des supporters, des 
médias, de l’histoire locale, de la culture ou encore de l’environnement culturel. Ces éléments, même s’ils ne 
sont pas maitrisés, ont leur importance dans l’atteinte de la performance. Pour qu’un club sportif réussisse et 
« performe », il faut qu’il soit en phase avec son environnement social et culturel (Medjad, 2006 :1, souligné 

par nous) [1]. 
 

Dans les pays africains situés au sud du Sahara, l’organisation des rencontres de football donne lieu à des pratiques 

magiques (fétichistes) multiformes. Au cours des rituels, des gens se rassemblent, chantent, prient, pleurent, 
dansent, …, pour invoquer des esprits de la nature ou des morts afin d’obtenir la victoire sportive de leur club. 

Obtiennent-ils satisfaction à leurs demandes ? Bien avant l’arrivée du christianisme sur le continent avec les pères 
missionnaires et pasteurs des églises protestantes et reformées, les africains associaient les activités humaines à 

celles des esprits, en leur conférant des pouvoirs divers : bénédiction, malédiction, protection, puissance, nuisance, 
destruction, guérison, maladie, invisibilité [5, 6]. Il en était ainsi par exemple de la naissance de jumeaux dans une 

famille où des rites sont organisés pour demander la manifestation des esprits afin de bénir leur venue dans ce 

monde matériel, d’un enfant né avec malformation congénitale, du décès d’un enfant sans dent. Certains gens 
diraient, avec raison ou non, que les africains vivent dans un monde incohérent, dans la peur de l’irrationnel et la 

dépendance psychologique [7]. De nos jours, certains intellectuels réfutent ces croyances, mais elles sont encore bien 
enracinées dans les mentalités [8]. Ceci explique leur survivance dans le contexte des rencontres sportives, 

principalement au football. Cependant, on peut se poser la question suivante : Les pratiques magiques issues de la 

culture traditionnelle et qui s’est   transmise de génération en génération (habitus) participent-elles à la victoire au 
point de bousculer la rationalité du football ? 
 

Au Congo, les réalités socioéconomiques actuelles ne permettent pas d’être à la hauteur des enjeux mentionnés ci-

devant ou de rivaliser, à jeu égal, avec les pays occidentaux. Dans le but de « performer », les clubs du Congo 
Brazzaville ajoutent ainsi à leur football un élément appartenant au processus performatif qu’est leur culture : les 

pratiques magiques traditionnelles et/ou contemporaines. Celles-ci intègrent ou investissent les mécanismes de 
gestion sportive. Le pasteur ou le nganga nkisi (prêtre d’un fétiche) intervient dans ledit mécanisme au moyen du 

nkisi, en mêlant l’irrationnel (la logique africaine) au rationnel (la logique européenne) [9]. Ce qui nous amène à dire 

que les pratiques magiques confèrent à ceux qui s’y adonnent des intérêts bénéfiques et ils investissent dans ce 
champ des sommes d’argent énormes, niant ainsi le principe qui stipule que l’issue favorable d’une rencontre de 

football est déterminée par l’effort, la qualité et la performance dans le jeu.  
 

Ainsi, au Congo et au football, les logiques africaine et européenne semblent concourir au même but : gagner un 
match. En effet, les gestionnaires des structures sportives congolaises et, peut-être, toutes celles de l’Afrique noire, 

oscillent entre les faces du football diurne et nocturne (Oumarou et Chazaud, 2010 :145) [10]. Pour cette dernière, le 
référentiel symbolique, voire culturel, est à rechercher du côté des pratiques magiques longtemps présentes dans les 

activités vitales en milieu traditionnel. Les raisons de la survivance de celles-ci, leur implication et leur pérennité dans 
les activités du football, une fois comprises, peuvent permettre aux gestionnaires en service au Congo et dans 

d’autres pays d’Afrique de concilier le rationnel de la face diurne et l’irrationnel de la face nocturne. Cependant, est-il 

logique de penser que les activités de l’entraîneur et celles du nganga sont complémentaires ? 
 

C’est ici que situe notre réflexion sur la problématique des pratiques magiques dans le football congolais, celles dont 
les esprits agissent par injonction et sans connotation religieuse. Elle consiste à chercher à comprendre les contenus 

et sens cachés des rites pour lesquels les acteurs du football mettent en avant ces pratiques dans la recherche d’une 
victoire dans les compétitions. Pour étudier ce problème, nous nous sommes posé comme question centrale : 

Pourquoi les rites magiques occupent-elles un rang primordial parmi les déterminants de la victoire d’une équipe 

sportive ? Deux questions secondaires constituent des corollaires à cette question principale. La première peut être 
libellée comme suit : La pratique de rites magiques dans la préparation d’une compétition de football au Congo 

débouche-t-elle sur la fondation d’une nouvelle table de valeurs ? La seconde question qui en dérive, en donnant sens 
à la première, revêt toute son importance : Si les rites magiques participent à la victoire d’une équipe au cours d’une 

compétition de football, quels sont leurs principaux attributs au cours de la réalisation des pratiques ? 
 



 

 
56 

L’étude des pratiques magico-religieuses au football demeure un objet d’analyse relativement peu traité au Congo-

Brazzaville. En effet, si le football local est couvert de quelques études [11, 12], le traitement du magico-religieux 
reste lacunaire. Seuls deux travaux abordent la question du fétichisme dans le football. La première est celle de J. 

Nakayizilamio [13] qui met en évidence l’émergence de la pratique des nkisi (fétiches) chez les joueurs et les 
supporters, et l’importance des coûts financiers des préparations fétichistes dans le football ; la seconde, de Magema 

et al., (2016) où les auteurs appréhendent les pratiques magico-religieuses qui émanent des féticheurs en vue de la 

prise en charge "spirituelle" des équipes au cours des championnats de football. En dehors du Congo Brazzaville et au 
niveau africain, les travaux de Caillé (2003), Jeu(1977), Chazaud (1998), Oumarou et Chazaud (2010) se sont 

attachés à montrer qu’en Afrique noire, il existe dans le football une dimension magico-religieuse [14, 15, 16, 17-10]. 
Béart a montré, pour sa part, que le football « s’intègre dans un rituel, une mise en scène, marquée par une 
dimension identitaire, et des cultures urbaines ou rurales » (Caillé, 2003 :15) [15]. Plus proche de nous, le romancier 
Zamenga Batukezanga a remarqué l’importance des sorciers dans le football zaïrois (actuellement, congolais de la 

République Démocratique du Congo). Dans le roman « Sept frères et une sœur », il décrit ainsi un match de football : 
 

« Le suspense était total à 10 minutes de la fin : les deux équipes étaient toujours à égalité… On 
remarqua avec surprise des êtres étrangement habillés de raphia. On les vit cracher des gorgées de 
vin de palme mélangé à des noix de kola mâchées qu’ils déversaient en direction des joueurs. Ces 
êtres étaient les représentants de quelques très célèbres "nganga nkisi", féticheurs » (Batukezanga, 
1975 : 20) [18]. 

 

A-t-on besoin de dire que ces pratiques fétichistes sont répandues et qu’elles constituent également un moyen de 

comprendre les forces causales qui gouvernent et dominent l’univers du quotidien [12] ? L’élément crucial réside dans 
la puissance des féticheurs. Leurs capacités à maitriser les forces du monde invisible expliquent, pour nombre de 

personnes, ce qui se passe sur le terrain de football. Qu’il s’agisse de la victoire ou de la défaite, le résultat dépend de 
la puissance des féticheurs engagés par chaque équipe [19]. 
 

Notre hypothèse part du postulat que : les enjeux du football incitent ses acteurs à tout faire pour gagner le club 

adverse, y compris à se confier à tout marchand d’illusion. De sorte qu’il devient banal, normal de convoquer ceux qui 

sont censés maîtriser les « esprits » de la réussite. Ce, d’autant plus que l’expérience fait état de coïncidences 
troublantes entre les « prophéties » du nganga et les performances atteintes. 
 

Dans une étude antérieure [20], nous avons appréhendé les diverses phases qui caractérisent les actions des 

féticheurs et pasteurs pour la victoire d’un club au cours d’une compétition de football. Dans le présent travail, nous 
tentons de montrer que les survivances des idées liées aux relations entre les vivants et le monde des esprits, ainsi 

que les attributs fixés à ces derniers conduisent les acteurs du football congolais à perpétuer la pratique des rites 
magiques (fétichistes) dans la recherche de la victoire des équipes au cours des compétitions, et partant à la perte 

des valeurs de la scientificité de la performance sportive. De nos jours, ces survivances et la coexistence entre idées 

scientifiques et préjugés spirituels chez les acteurs du football ne sont pas a priori de nature à mieux planifier et 
préparer les compétitions. C’est contre cette dévalorisation du football moderne que nous nous élevons. Il s’agit dans 

cette étude d’analyser les pratiques magiques consécutives à la préparation des rencontres de football en les 
contextualisant et décontextualisant, et monter leurs limites. 
 

2. OUTILS ET METHODES 
 

L’implication des pratiques magiques au football dans un but de générer une performance sportive ne peut être 

menée qu’en se servant des sciences humaines, notamment de l’anthropologie sociale et culturelle, de la sociologie du 
religieux et du sport, etc. Telle est la justification de la voie (sociologique) empruntée. Cette étude a été conduite 

dans 7 départements du Congo sur les douze que compte le pays : Brazzaville (capitale politique), Pool, Niari, Kouilou, 

Plateaux, Cuvette centrale et Sangha (Figure 1).  
Ce choix s’est reposé sur la diversité des us et coutumes des populations, de la répartition des ethnies en trois entités 

majoritaires : Kongo, Teke et Mbosi, au moment où des passionnés de football s’interrogent sur les moyens de rendre 
leur football compétitif et performatif. 

 
 

 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 

Figure 1 : Carte de la République du Congo, 2007 [20]. 



 

 
57 

 

Notre question centrale de recherche est donc bien de mettre en évidence les formes d’action et de désigner quels 

sont les véritables acteurs du système étudié. Nous pensons que l’une des critiques faites à l’encontre du 

structuralisme concerne cet effacement idéologique des acteurs dans l’historicité des sociétés [21] ; car la sociologie 
moderne aurait pour caractéristique d’avoir, tout au contraire, redécouvert la place et le rôle de l’acteur dans la vie 

sociale. Cette analyse fonde une conception du rôle du sociologue : non seulement d’analyser comment une catégorie 
sociale ou un groupe d’individus parviennent à une capacité d’action collective et à devenir un acteur central de la 

société, mais bien à participer à cette émergence des acteurs [22].  
 

Ainsi, pour mener cette étude socioanthropologique, descriptive et analytique, et de type prospectif, une enquête a 

été menée d’octobre 2018 à juin 2019 auprès de 102 personnes impliquées dans les pratiques magiques dans le 
football, regroupant : 25 féticheurs, 41 chefs de clans (ou de familles) et 36 initiées aux pratiques magiques 

traditionnelles qui interviennent au sein des clubs de football. Nous avons également interviewé 20 dirigeants de 
clubs, 35 joueurs des clubs de première division et 10 arbitres internationaux (et fédéraux) afin de donner des 

opinions sur l’efficacité des fétiches (Nkisi). 
 

Il a été donc réalisé des entretiens intensifs d’invidualités auprès des 90 personnes. Le souci majeur qui nous a animé 
en privilégiant ce type d’entretien, est de recueillir un grand nombre possible d’informations précises, nuancées, aussi 

complètes que possible sur les pratiques magiques au football. Au cours de ces interviews par entretien unique, 

toutes les questions ont été posées, après quoi les réponses ont été interprétées et exploitées. Il s’agissait 
d’entretiens non directifs (libres) où l’enquêteur a eu une grande marge d’initiative. Certes, avant l’entretien l’objet de 

l’enquête a été précisé chez chaque enquêté et les thèmes de question été soigneusement définis et préparés : 
nature des rites, rôle des rites, totems utilisés par les joueurs et leur rôle, etc. Les interviews ont été réalisées par le 

même enquêteur. Par ailleurs, pour éviter les risques de biais l’enquêteur a suscité au départ un climat de confiance 

et de collaboration propre à favoriser les réponses du sujet. De plus, l’enquêteur a veillé à garder une certaine 
distance vis-à-vis de son interlocuteur de façon à conserver un rôle de témoin, avec un comportement verbal et 

gestuel maîtrisé. Le décompte des réponses obtenues a fait intervenir les indices centraux de la statistique 
descriptive. La recherche de liaison entre deux facteurs a fait l’objet du test du chi-2 (χ2). 
 

3. PRATIQUES MAGIQUES DANS LE FOOTBALL CONGOLAIS ET FAIT SOCIAL 
 

Les pratiques magiques sont des réalités issues du contexte social. Nombreux ont été les œuvres et auteurs qui nous 

ont éclairés sur ces pratiques, et différentes approches ont été avancées. Dans cette perspective, la pratique magique 
(mystique) est conçue comme un fait social [23] reposant sur un ensemble de représentations collectives telle que la 

magie qui prend ses sources dans la psychologie [9]. Partant de cela, nous savons bien que la pratique magique est 

une réalité sociale et elle découle de mœurs et traditions, bref de notre culture. Dans le même ordre d’idées, Tonda et 
Missié avancent que la pensée primitive est obscurcie de notions non scientifiques dominées par la superstition, la 

magie, le mythe, la religion et le rite [24]. Ils déclinent par la même occasion le caractère scientifique des sociétés 
primitives par opposition à B. Malinowski pour qui il y’a des peuples dépourvus d’esprit scientifique et qui n’ont de 

recours qu’à leur culture, traditions, mœurs et croyances. C’est dans ce contexte que la grande majorité des sportifs 

congolais accordent une très grande importance aux fétiches, à la magie et à la religion. D’ailleurs, E. Tylor essaie de 
développer le culte des ancêtres comme une des formes les plus primitives de la religion [25]. Ce rapport de l’africain 

et particulièrement du congolais à la pratique magique est d’ordre religieux, culturel, anthropologique, voire 
psychologique. 

Les données recueillies auprès des enquêtés vont dans ce sens. Elles font ressortir que les pratiques magiques 
utilisées par les féticheurs dans les « préparations » des matches de football au Congo font intervenir les nkisi et les 

totems. Les nkisi utilisés au football, d’après les réponses des sujets enquêtés, figurent dans le tableau 1. 
 

Tableau 1 : Nature des nkisi sollicités au football 

Nature des Nkisi Effectif  % 

Nkisi d’envoutement (sortilèges) 7 6,9 

Nkisi de protection 57 55,7 

Nkisi d’imprécation 

(malédiction) 

0 0 

 
Nkisi hallucinants 28 27,8 

Nkisi générant des phénomènes  
naturels 

21 20,9 

Nkisi d’acquisition des biens 57 55,7 
 

Les nkisi de protection et d’acquisition de biens se situent au premier rang (55% des répondants). Viennent au 

second plan les nkisi hallucinants (27%), suivis des nkisi générant de manière intempestive des phénomènes naturels 

telle qu’un vent violent, la pluie, des températures élevées de l’air ambiant (20,9%) afin de perturber le déroulement 
des matches. La dernière position est occupée par les nkisi d’envoutement. On note une relation significative entre les 

différents nkisi utilisés au football et les acteurs sportifs qui les sollicitent (χ 2 = 8,17 ; p = 0,061-Tableau 2).  Ainsi, 



 

 
58 

plus de la moitié des joueurs (55,7%) sollicitent auprès des féticheurs les nkisi de protection et d’acquisition de biens. 

Néanmoins, selon les enquêtés les dirigeants et les joueurs sont reconnus comme les plus grands solliciteurs des 
nkisi : 4 sortes sur six. 
 

Ainsi, les différents nkisi sont sollicités en fonction de leur capacité ou pouvoir supposé (Tableau 2). Concernant les 

nkisi d’acquisition, ils sont censés : renforcer les capacités physiques. Ils sont sollicités par les dirigeants et les 
joueurs ; permettre de gagner les duels. Ils sont préférés des joueurs ; permettre de marquer des buts. Ils sont 

estimés par les joueurs, les dirigeants et les supporters ; rendre invisible les joueurs dans les moments ultimes de jeu. 

Les nkisi de protection, comme l’indique leur rôle : protègent les joueurs de toute forme de nuisance ; anéantissent 
les nkisi des adversaires. La première fonction de ces nkisi est estimée par les dirigeants, les joueurs et les 

supporters ; la deuxième est appréciée des dirigeants et des joueurs. Les nkisi hallucinants, quant à eux, provoquent 
la perception des fausses images et des paroles trompeuses. Enfin, les nkisi d’envoutement altèrent les capacités 

physiques des joueurs par des sortilèges. 
 

Tableau 2 : Nature des nkisi sollicités au football en fonction de leur rôle 

Fonctions Dirigeants Joueurs Arbitres % par rapport 
aux répondants % % % 

Augmenter les capacités physiques des joueurs 19,1 23,7 - 42,8 

Faire gagner les duels - 22,6 - 22,6 

Faire marquer des buts 19,1 27,8 - 60,9 
Rendre un joueur invisible - 3,4 - 3,4 
Altérer les capacités physiques des adversaires 20,8 7,00 - 27,8 
Produire des phénomènes naturels 20,9 - - 20,9 
Protéger les joueurs  20,8 22,6 - 55,7 
Anéantir les Nkisi des adversaires 22,6 22,6 1,8 47 
Créer des fausses images - 20,9 - 20,9 

 

Les données recueillies chez les féticheurs et initiés aux pratiques magiques révèlent également que certains actes 
magiques sont l’œuvre des totems, lesquels sont mis en action pour donner un avantage à son maître (joueur 

totémisé) au football. C’est ainsi que chacun des totems ci-après exerce le rôle suivant : 
 

- Totem du singe : il développe la force et l’agilité. Il est une spécificité des gardiens de but ; 
- Totem du caméléon : il prédispose son maître à être considéré comme un coéquipier par les adversaires ; 

- Totem de "tsoûla" (poisson électrique, malapterurus sp) : il permet de libérer une décharge électrique afin de 

tétaniser l’adversaire ; 
- Totem de silure : il favorise un attaquant de passer avec le ballon entre plusieurs défenseurs, en jouant de 

ses épaules, à la manière d’une silure prise par une main d’homme ; 
- Totem d’éléphant : il permet au joueur une fois placé de profil, de réduire la largeur des poteaux et surtout 

de faire peur au joueur porteur du ballon, et qui est sur le point de tirer ; 

- Totem d’une feuille d’arbre (espèce non divulguée) : il permet d’acquérir une invisibilité face à un attaquant. 
 

Les totems au football sont des animaux qui font « corps » avec certains humains. Ces animaux, sans être visibles 
aux yeux des hommes normaux, communiqueraient leur(s) qualité(s) à l’homme « totémisé ». Quand cet animal 

apparait pour être visible, c’est pour dompter l’intéressé. Cependant ces totems peuvent se muer en nkisi lorsqu’on 
fait intervenir la « magie sympathétique ». 
 

Par ailleurs, les acteurs de football jugent l’efficacité des nkisi en fonction de l’effet ou des phénomènes naturels qu’ils 

« produisent ». Ainsi, un nkisi est jugé efficace lorsque les réalités du match sont conformes aux prédictions du 

nganga. Cependant, les acteurs de football formulent des réserves contre les nkisi, comme le rapportent les données 
du tableau 3. Près de la moitié des acteurs interrogés (48,7%) stigmatisent les dépenses faites à propos des activités 

magiques. De plus, environ plus d’un quart (1/4) d’entre eux pensent que la mise en œuvre des nkisi ne respecte pas 
les principes biologiques et de l’hygiène. Par le biais des interdits difficiles à respecter, ils facilitent les charlatans 

d’abuser des acteurs sportifs. Les interdits ou restrictions accompagnant l’acquisition d’un nkisi sont quelquefois 
difficiles à respecter. Enfin, les nkisi sont parfois des chimères des charlatans, car il n’existe pas des « outils » aux 

yeux d’un homme normal de s’en prémunir. 
 

4. CONCILIATION ENTRE ENJEUX DU FOOTBALL ET PRATIQUES MAGIQUES AU CONGO 
 

Il ressort des données de l’enquête que le football est effectivement un phénomène social aux enjeux très importants. 

Il s’agit, entre autres : 
 

- des enjeux éducatifs qui font que le football soit utilisé pour enseigner des notions telles que la 
persévérance, la maîtrise de soi, le respect de l’adversaire, la tolérance, le fair-play, etc. Il est un symbole 

d’espoir et d’intégration, un moyen de socialisation, une expression de solidarité. 



 

 
59 

- des enjeux sociaux pour lesquels J. Coakley affirme que « tout processus de socialisation s’élabore à partir 
de l’intégration des règles du groupe, d’une acceptation des normes et des lois d’une culture d’appartenance. 
L’individu social intériorise, de façon plus ou moins consciente, des interdits, des modèles de comportement, 
des valeurs que les structures sociales (via la famille, l’école, le travail, etc.) lui imposent » (Coakley, 2014 : 
52) [26]. Pour cette raison, le sport, surtout (ou spécialement) le football est l’école de la vie, de l’amitié et de 

la fraternité. Le club sportif est dans ce cas proposé comme une famille de substitution face au 

démantèlement de la structure familiale traditionnelle que l’on observe de plus en plus en milieu urbain 
aujourd’hui. Nous sommes donc tentés de dire qu’entre l’intra stade de football et l’extra stade, il y a une 

jonction. 
 

- des enjeux politiques qui considèrent un club de football comme un puissant moyen de mobilisation pour 
véhiculer slogans, vision et pensée. Aucune campagne électorale ne se fait au Congo et peut être en Afrique 

sans qu’on ait inscrit au programme un tournoi de football. Ainsi, des moyens financiers importants sont 
mobilisés et remis aux dirigeants ayant des accointances avec le pouvoir politique. 

 

- des enjeux religieux incitant quelques confessions qui redouteraient quelque affaiblissement à adresser un 

« clin d’œil », dans le cadre des stratégies de reconquête de leur audience aux associations de football. En 

effet, des églises nord-américaines sont des sponsors des équipes et ligues sportives ; les athlètes sont 
utilisés comme personnalités d’influence pour relier le spectateur à un système de croyances.  

 

- des enjeux de civilisation partent du fait que chaque société a, tout au long de son histoire, développé 

une forme de culture corporelle plus ou moins élaborée. Le football, « inventé » et développé en Angleterre, 
est un produit exporté vers d’autres coins de la planète. Dans ces contrées, il a été adopté et intégré dans la 

pratique corporelle de compétition. Au cours de cette adoption, de nombreux pays en ont fait des moments 
pour laisser les hommes se délecter des confrontations et tolérant « le débridement des affects » (C. 

Bromberger, 1995 :2) [3]. Le Brésil en a fait pour ainsi dire une « religion ». Hommes et femmes s’y 

investissent car, c’est aussi un moyen de réhabilitation sociale pour de nombreux exclus sociaux. Comme il 
apparait nécessaire de contrôler la violence dans la société, des Etats se sont arrogés le monopole de 

l’atténuer ou de contrôler d’une manière accrue, des affects et des pulsions à partir du football. Ainsi se 
manifestent au football « deux fonctions contradictoires : d’une part, le relâchement agréable du contrôle 
exercé sur les sentiments humains, la manifestation d’une excitation agréable, et, d’autre part, le maintien 
d’un ensemble de codifications pour garder la maitrise des émotions agréablement décontrôlées » [27]. 

 

- des enjeux économiques qui font que le football de compétition repose sur une logique économique de la 

rentabilité et de l’efficience, celle du marché de la concurrence. La création d’une compétition de football n’est 

pas seulement le fruit de l’activité des joueurs, mais aussi d’autres partenaires que sont des propriétaires de 
stades qui attirent des assistances, des directeurs de journaux qui augmentent leur audience, des institutions 

qui préservent des lois du jeu et organisent des compétitions. Aussi des industriels et des commerces du 
bâtiment, du textile, de l’automobile, du spectacle, des médias et du tourisme travaillent-ils pour le football. 

Des contrats des professionnels, des parrainages publicitaires et des subventions publiques concernent des 

masses d’argent. Les paris sportifs génèrent également d’importants revenus. Certains clubs sportifs sont 
cotés en bourse parce qu’ils fonctionnent comme des entreprises, même si ce n’est pas le cas du Congo.  

 

Ces enjeux sont si importants que les patrons, les gestionnaires des clubs, les fans clubs et amoureux du football 

congolais envisagent la victoire de leur formation sportive par le recours à divers moyens dont les fétiches. La victoire 
a en effet une signification profonde. 
 

Les premières équipes modernes de football à Brazzaville sont créées en 1942. Elles s’établissent dans des quartiers à 

connotation tribale : les équipes de la zone sud (peuplée majoritairement par les populations de souche Kongo sont à 
dominance Kongo dont l’équipe Diables Noirs, celles de la zone centre sont de composition pluriethnique (équipes 

CARA et Patronage), et dans la zone nord elles sont à dominance ethnique Mbosi dont l’équipe Etoile du Congo. Au 
courant de l’année 1953, la finale organisée à l’occasion de la coupe de Noël par les autorités françaises du 

Gouvernement Général de l’Afrique Equatoriale Française (AEF) oppose l’équipe Diables Noirs à celle d’Etoile du 

Congo. Cette confrontation fait l’objet d’une chronique spéciale dans un journal (Semaine de l’AEF, N°18 du 3 janvier 
1953, p.4). C’est à l’issue de ce match que commence à se manifester l’identification des supporters à leur équipe. 

Peu à peu, avec la proclamation de la République en 1958 et l’indépendance du pays en 1960 les conflits 
interethniques pour la lutte du pouvoir politique sont transposés et retrouvés au niveau des équipes de football, 

particulièrement entre Diables Noirs et Etoile du Congo. La suprématie politique est alors étendue et sous-tendue par 

la détention du titre de champion du Congo ou de la Coupe du Congo. D’un simple exutoire à la vie quotidienne, le 
football congolais a vu l’intrusion des hommes politiques. La rentabilité de l’investissement misé par l’homme politique 

sur les joueurs positionne la performance comme un indicateur pour estimer leur valeur et mettre en exergue le 
système politique en place. En cela, les enjeux politiques et socioanthropologiques ajoutées à la médiatisation des 

rencontres accompagnent et influencent le rapport à la pratique sportive, à travers le résultat attendu. Le football est 

alors représentatif de la relation entre le sport et le système sociétal actuel d’une part, la politisation des clubs de 
l’autre ; ceci à des fins de recherche constante de domination et non de performance sportive. Celle-ci devient, à 



 

 
60 

cette condition, un moyen de domination de la junte au pouvoir avec pour objectif de perpétuer « la victoire politique 

en victoire sportive ». Ce fait a été judicieusement traduit par Litoto Pambou [28] par l’expression « le culte de la 
pérennité politique », avec un recours excessif aux pratiques magiques et le cours à la gestion des clubs sportifs. 

De nos jours, les pratiques magiques se sont tellement développées au point qu’elles se sont "institutionnalisées", 
avec la mise en place d’un comité de « masseurs » (mbao, en jargon populaire congolais) au sein du staff de chaque 

équipe de football. Cette nouveauté dans la recherche de la victoire, inscrite dans les grilles d’interprétation des 

résultats des matches, suscite ainsi un hiatus entre les professionnels du sport et les hommes politiques d’une part, 
l’autre de la rue d’autre part. Il apparait donc que l’appartenance d’une équipe à des groupes sociaux particuliers 

module de degré de recours aux pratiques magiques (fétichistes). 
 

5. INTEGRATION DES PRATIQUES FETICHISTES DANS LE FOOTBALL 
 

Depuis l’introduction des compétitions sportives en Afrique, il s’est dégagé très tôt une pratique spécifique : le recours 
aux pratiques magico-religieuses considérées par les acteurs sportifs comme un élément déterminant dans les 

performances des équipes. En clair, ils s’imaginent que le nkisi, la prière ou les incantations contribuent massivement 
à orienter les résultats en faveur de l’équipe qui en use. 

Déjà dès 1932, comme le témoigne Emmanuel Dadet, l’un des premiers footballeurs de Brazzaville, la pratique 

fétichiste fit son entrée :  
 

Pendant que les équipes s’amélioraient sous la direction technique des Européens, elles se mirent aussi à 
recourir aux pratiques occultes des charlatans, en dépensant de l’argent dont la somme la plus importante 
était de 25 francs CFA (0,05 $ US) (Journal La Semaine Africaine, 1970 :15). 

 

Il sied de souligner que cette somme était énorme en cette période. Ainsi, nombreux étaient les sorciers qui se 
jouaient de la croyance sans limites en l’effet fétiche. L’histoire du supposé nganga surnommé « Merci Beaucoup », 

rapportée par E. Dadet, témoigne de cette supercherie :  
 

Monsieur « Merci Beaucoup » se jouait des équipes en leur remettant les mêmes fétiches. Les honoraires 
n’étaient jamais en dessous de 20 francs CFA. Il fallait aussi lui remettre des œufs frais, des noix de kola et 
de la terre foulée par les joueurs de l’équipe adverse, un chat noir ; le tout devant être déposé la veille. Et le 
féticheur remettait au capitaine un sachet cabalistique qu’il fallait enterrer au centre du terrain où devait se 
dérouler le match. (Idem). 

 

Dans des stades où la pelouse avait un relief très accidenté, un trou de plus, une terre retournée n’attirait pas 

tellement l’attention ni de l’arbitre, ni des spectateurs. 
 

Le nganga est un terme qui servait auparavant, et au même moment, à désigner les praticiens de la religion 
traditionnelle, devins et autres guérisseurs. Chaque nganga avait sa spécialité bien définie, et le nganga traditionnel 

se définissait par rapport au nkisi auquel il était initié et aux maladies que ce nkisi pouvait engendrer (ou guérir). De 

nos jours, le concept nganga pourrait être traduit par « prêtre, pharmacien, médecin, magicien, prophète, voyant et 
visionnaire » (Kinata, 2002 :30) [8]. C’est ainsi que le prêtre catholique est appelé nganga nzambi (Féticheur de 

Dieu). Le nganga est aussi pratiquant de la kindoki, - laquelle est définie comme « un ensemble de croyances 
structurées et partagées par une population donnée touchant à l’origine du malheur, de la maladie ou de la mort, et 
l’ensemble des pratiques de détection, de thérapie et de sanction qui correspondent à ces croyances » (Mc Gaffey, 
1977 : 41) [9]. En fait, ce terme est souvent traduit par sorcier. Certes, si le savoir et le pouvoir du nganga sont 

assimilés au kindoki, ce dernier ne demeure pas moins une personne censée « avoir l’expérience de la condition 
humaine large, des connaissances dans le domaine de l’anatomie, de la botanique (plantes médicinales), de 
l’histoire « tribale », de la psychologie sociale » (Buakasa, 1973 : 53) [29]. Comme le nganga est un personnage 

présent dans le football d’avant l’Indépendance, il le demeure encore durant les premières années après celle-ci.  
 

Nous avons perdu parce qu’on n’avait pas donné assez d’argent à notre « homme ». Ensuite nos membres ne 
se sont jamais acquittés des frais de la dernière rencontre… L’adversaire nous a enfermés dans une bouteille 
qu’il a enfouie dans un marigot. Toutes nos photos y sont ; nous sommes liés. 

 

Nous observions dans les arènes de football des scènes qui dépassent l’entendement. Chaque équipe disposait, en 
dehors des organes dirigeants légalement attestés et reconnus, de comités dans l’activisme s’affichait à l’occasion des 

matches de leurs clubs. Leurs membres envahissent le terrain de jeu pour asperger les cages des gardiens de but 

avec l’eau en provenance de plusieurs sources : les morgues (eau ayant servi au lavement des cadavres), les églises 
(eau bénite donnée par les prêtres catholiques ou par les pasteurs des églises de réveil). Il nous était parfois arrivé 

d’assister au lancement de ballons à partir des vestiaires et atterrissant sur l’aire de jeu. Le nombre de ballons tombés 
sur le terrain, sous les applaudissements frénétiques du public, présageait le score du match en faveur de l’équipe 

d’où les ballons étaient lancés. Il sied de signaler que les cimetières et certains sites jugés mystiques (chutes d’eau, 

des rivières, gorges de certaines contrées, grottes) faisaient partie des loges de certaines équipes à la recherche de la 
puissance mystique censée anéantir l’adversaire. 
 



 

 
61 

Pendant les matches, d’autres actions que d’aucuns qualifieraient d’inédites sont mises en scène sous le prétexte de 

« tourner le match », d’«hypnotiser les adversaires ». Certains joueurs racontent eux-mêmes des histoires 
rocambolesques [30]. Par exemple, un gardien de but préférant requérir l’anonymat, déclarait voir un train ou un lion 

lors des tirs de coup-franc, comme pour dire que les ballons se métamorphosaient ainsi pour prendre la direction des 
filets. Ou encore un attaquant prétendait voir un éléphant dans la zone de but de l’équipe adverse. 

   

C’est dans ce contexte que la pratique des nganga semblait supplanter l’aspect technique. Les consignes de 
l’entraîneur au cours des séances d’entraînement n’avaient pas toute l’importance souhaitée, car la défaite ou la 

victoire était attribuée à la nature et à l’intervention mystérieuse du nganga. Le match nul avait aussi sa signification 
ou son interprétation comme l’attestent les propos d’un ancien joueur : 

Nous avons fait un match nul parce que le féticheur s’est trouvé à cheval dans ses opérations. Il a reçu des 
deux équipes une somme d’argent de l’ordre de 30.000 francs CFA. Pour nous satisfaire, il a dû accorder un 
nul. Nous comptons donner plus, prochainement (le Journal La Semaine Africaine, 1963 : 4). 

 

Dès lors, la confiance en cet homme était telle que de nombreux joueurs perdaient courage après avoir encaissé le 

premier but car, pensaient-ils : « Notre homme ne l’avait-il pas prédit ? ». Comme le souligne Kimina Makoumbou, 
reporter sportif de La Semaine Africaine :  

En fait, le premier but est un but porte-malheur. C’est la défaite… ! On discute, on se querelle, on se bat, on 
s’en prend à l’arbitre. La tribune vibre de colère. On recommence ; le match ne verra pas sa fin (Le Journal La 

Semaine Africaine, 1963 :4). 
 

En définitive, avant l’Indépendance et jusqu’au sacre du football congolais (le Congo est vainqueur de la Coupe 
d’Afrique des Nations de 1972 et de la Coupe des Clubs Champions, en 1974, avec le club CARA), le nganga n’avait 

pas disparu de l’environnement du football. Le plus grand exploit sportif était supposé se construire sur une 

préparation mystérieuse des forces occultes, généralement domestiquées pour la circonstance. 
 

Avec l’introduction de la monnaie et la transformation consécutive des rapports sociaux en rapports marchands dès la 
fin de la construction du chemin de fer Congo-Océan en 1934, ces forces n’étaient pas ou plus du tout indifférentes 

(insensibles) à l’argent : quand la mise était importante, grande était la chance de remporter le prix ou le trophée mis 
en compétition, pense-t-on. Les pouvoirs (magiques) des aïeux étaient aussi considérés comme illimités. A l’époque 

où le règlement en vigueur au Congo-Brazzaville obligeait chaque équipe à fournir aux Officiels du match un ballon, 

certains dirigeants de clubs partaient, sous la direction d’un nganga, faire des incantations sur la tombe d’un joueur, 
d’un dirigeant ou d’un grand supporter. Ces pratiques étaient censées faire bénéficier des services de ce dernier en 

créant l’illusion d’un surnombre de joueurs (12è joueur invisible de l’équipe consultante). Après les incantations, on 
laissait un ballon, toute une nuit, sur une tombe pour ne le retirer qu’à l’aube. 
 

Un ancien joueur de l’équipe congolaise vainqueur de la 8è Coupe d’Afrique des Nations 1972 témoigne que :  

« Pendant que le charlatan appelait l’esprit du mort, on vit l’enchanteur trembler de peur avant de l’entendre 
crier le nom du défunt. Juste le temps de nous rendre compte de ce qui se passait, il s’était écroulé, presque 
mort. On ravala la pente du cimetière pour rentrer, chacun, à la maison. Ce jour-là, on perdit le match car 
psychologiquement nous nous sentions diminués ». 

 

Le match de la phase finale de la Coupe d’Afrique des Nations (CAN) 1972 à Yaoundé au Cameroun qui opposa 
l’équipe de la République populaire du Congo à celle du Zaïre (actuel République Démocratique du Congo) fut émaillé 

de pratiques fétichistes. En effet, durant ce match, un journaliste congolais répercuta depuis le studio (sur les 
antennes) de la radio nationale (à Brazzaville), les instructions d’un nganga au reporter qui se trouvait à la tribune de 

presse du stade où se jouait le match, lui enjoignant de les transmettre (faute de moyens téléphoniques efficaces en 
ce temps-là) au capitaine de l’équipe congolaise aux fins de conjurer la domination de l’équipe adverse. Il s’agissait de 

passer du charbon de bois entre les jambes (pieds ?) des joueurs de son équipe. Ceci était dit en langue kongo, 

langue également parlée, donc comprise par une bonne partie des Zaïrois, notamment ceux des provinces du 
Bandundu et du Bas Zaïre (actuel Bas Congo). C’est dans ce climat que, selon le témoignage de quelques joueurs des 

années 70, certains d’entre eux auraient donné la preuve du don de l’invisibilité pendant les ultimes secondes qui 
permettaient un but. 
 

Cette époque eut ses « dieux » du stade. Aujourd’hui ils sont dans l’oubli, dans le comité directeur des clubs, dans les 

fédérations et ligues sportives.  En fin de compte, de la période coloniale jusqu’à l’affirmation du football congolais, le 
nkisi occupait une place de choix : l’entraîneur n’était que la continuité du sorcier, si bien que la victoire était plus 

attribuée au nganga qu’à la prestation des joueurs et au savoir-faire de l’entraîneur. La nature et la qualité des 

infrastructures n’étaient pas considérées comme facteurs explicatifs du bas niveau du football congolais : les 
rencontres se déroulant dans la boue ou la poussière des stades de fortune, sur du gazon non ou mal tondu des 

stades modernes et dans les rues des différents quartiers. 
 

6. MONDE RATIONNEL ET CONSOLIDATION DES PRATIQUES MAGIQUES DANS LE SPORT AFRICAIN 
 

En ces vingt premières années du XXIe siècle, les pratiques magico-religieuses au football n’ont pas « pris une seule 
ride » au Congo [24]. Ceci est d’autant plus paradoxal que même en pleine « révolution » tri-décennale (1963-1991) 



 

 
62 

où le marxisme-léninisme prôné et imposé par le pouvoir monopartite était une sorte de nouvelle religion ; les 

responsables politiques ne s’empêchaient pas, semble-t-il, de mettre entre parenthèses toutes ces considérations pour 
s’en remettre aux divinités locales et à leurs acolytes : les nganga [31]. 
 

A ce paradoxe, l’on pourrait ajouter un autre de nos jours : une bonne partie de la population a subi une éducation 

scolaire (le taux de scolarisation en 1970 est de 98% et de 92% en 2018). Elle connaît la science et la technologie. 
Pourtant, soixante ans après l’indépendance et trente ans après la libéralisation consécutive à l’effervescence 

démocratique résultant de la Conférence Nationale Souveraine, on observe un regain des croyances au Congo. 
Certains dirigeants des clubs, joueurs, supporters et le public croient que le nganga peut transformer un ballon de 

football en serpent ou en feu aux yeux du gardien de but de l’équipe adverse. D’autres s’imaginent même que de 

fortes pluies peuvent s’abattre, sur commande, peu avant un match capital ; ceci aurait la vertu d’anéantir ou 
neutraliser la puissance supposée des nkisi de l’adversaire. Ce phénomène de pratique des nkisi est encore visible lors 

des matchs aux enjeux importants organisés par la Fédération et la Ligue ou entre diverses couches sociales, entre 
différentes corporations. Même l’Europe ne semble pas épargnée par ces pratiques. C’est ce qui ressort du constat fait 

par Ute Hol [7] : « Dans un monde occidental, pourtant saturé de rationalité, on note l’irruption d’une pensée 
magique, d’une résurgence du religieux » (Ute Hole, 2019 : 153). Birouste souligne que le début de ce vingt et 
unième siècle « convertit une large part du sacré dans les rituels, les solennités et les parades sportives » (J. Birouste, 

1991 : 183) [32].  Il n’est pas rare en effet de voir un joueur faire un signe de croix avant d’entrer sur l’aire de jeu ou 
de prier sur la pelouse avant le coup d’envoi ou encore après une occasion de but raté ou concrétisé. L’on pourrait 

alors se demander si cette rémanence traduit une effectivité ou une efficacité des prières et incantations ? Si en 
Europe la « prophétie » comtienne et même wébérienne liant l’évolution de la science (stade positif) à la rationalité et 

donc à l’affaiblissement des religions est désormais démentie, en Afrique, dans un contexte de déficit économique, 

politique et de perte de repères, le religieux est plus que jamais présent. 
 

Par religieux, nous faisons nôtre la définition donnée par Isamberg : 
Entendons par religieux l’ensemble des relations créées et entretenues par la société des humains vivants et 
visibles avec l’ensemble des entités invisibles (défunts, non nés, esprits des animaux, des minéraux ou des 
corps célestes, esprits flottants et non affectés) (Isamberg, 1977 : 174) [33]. 

 

Si les grandes religions intra ou extra africaines se sont affaiblies, d’autres formes de religiosités, des gestuels et des 

chants ayant un rapport avec le sacré sont perçus lors des rencontres de football. En Afrique, ces signes appartenant 

au domaine religieux sont aussi observés. Le cas de la coupe d’Afrique des nations 2008 en est une révélation : après 
une occasion de but concrétisé, des joueurs chrétiens et musulmans s’étaient donnés en spectacle, les uns fixant une 

partie du ciel, les autres se courbant front au sol comme pour dire à Dieu ou Allah «  les cieux sont ton trône et la 
terre ton marche pied » ou encore «  je t’implore du plus haut des cieux et je me prosterne à tes pieds ».Tout porte à 

croire que la guerre des religions, la guerre des dieux, l’exhibition et l’affichage de la religion d’un joueur peuvent être 

transférés sur un terrain de football [34].  
 

Le Congo n’a donc pas le monopole du recours aux pratiques magiques et/ou religieuses. T. Oumarou et P. Chazaud 
affirment, à cet effet, qu’en Afrique,  

Le football baigne dans un environnement magico-religieux où de nombreux clubs disposent de féticheurs qui 
accordent une assistance spirituelle aux joueurs. Ceux-ci peuvent faire des prières et rencontrer le marabout 
du quartier pour leur protection, leur promotion sociale, leur réussite sportive au sein du club » (Oumarou et 
Chazaud, 2010 : 85) [10].  

 

Ainsi, fusionnent dans les espaces de jeu de football, en Occident comme en Afrique, la rationalité du football et 
« l’irrationalité » apparente que sont les pratiques religieuses et/ou magiques. 
 

Au Congo Brazzaville, les systèmes magico-religieux locaux sont ainsi sollicités dans toute leur structure : le Dieu 

suprême, les esprits de la nature, les ancêtres et les fétiches. C’est dans ce contexte que, suivant les situations de 
bonheur engendrées par une victoire, les prêtres ou pasteurs chrétiens, les nganga-nkisi reçoivent des honoraires 

importants et/ou bénéficient d’une grande considération hautement symbolique. Pourtant- et c’est là le troisième 

paradoxe-le Règlement des championnats de la ligue départementale de football de Brazzaville stipule en son article 
112 l’interdiction de « toute pratique des fétiches dans les emprises du terrain (couloirs, lieux de formalités, sortie des 
vestiaires, aire de jeu, main courante, etc..) ». Porter atteinte à cette interdiction est passible d’une amende de 
200.000 francs CFA (Près de 400$). 
 

Quant aux joueurs et dirigeants, ils encourent respectivement une suspension de quatre matchs et un an 

d’interdiction d’assister aux rencontres de son club. Quelques actes pour lesquels un dirigeant de club ou joueur peut 
être qualifié de pratiquant des nkisi sont : « remuer les filets de l’équipe adverse, prendre la terre, enterrer un objet 
dans ses propres buts, faire voler des oiseaux, jeter ou prendre un objet quelconque dans les buts de l’équipe 
adverse, uriner dans les couloirs des vestiaires ou sur l’aire de jeu, tout comme des prières publiques aux alentours et 
sur l’aire de jeu » (article 112, alinéa 3). Mais l’alinéa 4 du même article autorise « les prières dans les vestiaires, les 
signes de croix à l’entrée de l’aire de jeux ». Si le règlement de football de Brazzaville condamne la pratique des 
fétiches et autorise l’usage de la prière, elle accepte implicitement toute pratique impliquant une demande ou 



 

 
63 

reconnaissance vis-à-vis des dieux chrétien et musulman, puis de manière muette les esprits de la nature et les 

ancêtres. L’usage des objets qui représentent ces dieux ou consacrés à eux (fétiches) semblent être assimilés aux 
avantages interdits que procurent le dopage : ils favorisent, semble-t-il, la victoire par des moyens illicites. C’est à ce 

titre que l’usage des pratiques magiques doit appartenir, peut-être, au domaine du secret. D’ailleurs, T. Oumarou et 
P. Chazaud constatent que «la veille des matchs, des joueurs sont logés dans des lieux gardés secrets même si a 
priori le caractère mystique du regroupement n’est pas dévoilé » (Oumarou et Chazaud 2010 : 85) [10]. De même, 

« les offrandes sont aussi proposées, des chèvres égorgées, des cimetières sont visités par les joueurs. Les marabouts 
et féticheurs sont consultés la veille des rencontres sportives » (idem). 
 

Aussi, comme le témoigne un entraineur de la Fédération de football de la République Démocratique du Congo, des 

nganga nkisi désignés sous le pseudonyme de « masseurs » se placent souvent aux côtés des officiels lors des 
rencontres internationales [35]. Le même dirigeant affirme qu’un Ministre des sports du pays voyageait souvent avec 

un groupe des nganga vers un pays étranger où se déroulait un match opposant son pays au pays hôte. 
Toutes les pratiques évoquées ci - devant émoussent ou alors tendent à reléguer au second plan la rationalité, la 

scientificité et le rôle d’un entrainement efficace au football. Participent-elles réellement à la victoire ? A cet effet, B. 

Jeu [16] souligne que malgré les apports du colonialisme, le foot africain fait rarement référence aux valeurs de 
l’humanisme sportif ou au corpus idéologique de l’antiquité. Cependant, Chazaud fait remarquer que la nostalgie des 

origines subsiste lors des matchs de football, et qu’Oumarou et Chazaud signalent les liens entre le football et le 
fétichisme car écrivent-ils dans une vision globale :  
 

« Le football africain oscille globalement entre deux visions : vision nocturne où le foot tente de se réconcilier 
avec une identité nègre (…), une espèce de paradis terrestre perverti par la technique et une vision (diurne) 
qui renvoie à une vision du monde formaté par la matrice coloniale ou post-coloniale où le modèle religieux 
de l’islam ou du christianisme rentre en concurrence avec le modèle du libéralisme économique » (Oumarou 

et Chazaud, 2010 : 139) [10]. 
 

En somme, les caractéristiques et attrait qu’exercent les pratiques magico-religieuses au football congolais actuel 
s’expliqueraient par ce qu’elles représentent dans l’imaginaire sorcellaire de l’acteur sportif congolais. D’ailleurs, 

l’environnement socio-économique a évolué, et cette évolution a probablement entraîné une mutation au sein des 
représentations magico-religieuses de cet acteur. Ce constat traduit manifestement une variation des pratiques 

magiques et/ou religieuses dans cette discipline sportive. 

 
7. CONCLUSION 

 
Les données de notre enquête montrent que la présence des pratiques magiques dans le football congolais ne fait 

aucun doute. Malgré la forte religiosité chrétienne des congolais, la confrontation sans cesse renouvelée des joueurs, 

dirigeants des clubs et autres acteurs aux croyances traditionnelles, par corollaire aux pratiques magiques que 
d’aucun appelle fétichistes, a assurément un impact sur les moyens de rechercher la victoire dans une compétition. 

Les pratiques magiques qui s’y établissent sont le résultat d’imaginations sociales, liées aux formes préconçues de 
réussite ou d’échec à des évènements dans l’imaginaire traditionnel des groupes ethniques Kongo, Teke et Mbosi du 

Congo. Elles prennent corps d’une "intériorisation de sous-mondes sorcellaires". Dans ce contexte, ces pratiques sont 
un mal qui doit être éliminé par purge, mais une condition nécessaire de réalisation est l’éducation de tous les 

acteurs. Enfin, il se dégage de cette étude un certain nombre de facteurs qui peuvent servir d’appui à tous ceux qui 

cherchent à lutter contre le phénomène de charlatanisme ou maraboutisme dans le sport africain au sud du Sahara. 
 

Conflits d’intérêts: Aucun  
 

6. REFERENCES 

  
1. Medjad E. Football manager. 2006. Retrieved from http://www.frenchtouch.org/lofiversion/index.php/t14602.html 

2. Bodin D., Héas S. Introduction à la sociologie des sports. Chiron, Paris, 2002. 

3. Bromberger C. De quoi parlent les sports ? Terrain. Anthropologie & Sciences Humaines. 1995 ; 25 : 5-12. 

4. Augé M. Génie du paganisme. Gallimard, Paris, 1982. 

5. Balandier G. Everyday life in the Kongo kingdom from XVIe to XVIIIe, 7th ed. Hachette, Paris, 1997. 

6. Laman K.E. Rays of truth followed of where darkness is dissipated, new production carried out in collaboration with evangelic church of Congo. Elanders Gummessons, Falkoping, 

2000. 

7. Ute Hol. God’s will or peoples’ power beliving in sonic environments. Archives des Sciences Sociales des Religions .2019; 187: 149-169.  

8. Kinata C. In french Congo, indigeneous priests in relation to customs: case of area Pool Department. Annals of Marien Ngouabi University. 2002; 3: 30-35. 

9. Mac Gaffey W. Fetishism revisited: Kongo "nkisi" in sociological persepective. Journal of the International African Institute. 1977; 42: 140-152.  

10. Oumarou T., Chazaud P. Le fétichisme dans le sport africain. Enjeux, Pratiques et réalités. Plon, Paris, 2010. 

11. Kokolo B. Le sport congolais face aux pratiques fétichistes. La Pensée Sauvage, Brazzaville, 2003. 

12. Mokobo J. Le fétichisme, une pratique sociale en Afrique. LMI, Pointe-Noire, (Congo), 2004.  

13. Nakayizilamio J. La problématique des pratiques magico-religieuses dans le football congolais. Mémoire d’inspectorat de la jeunesse et des sports. Institut National de la Jeunesse et 

des Sports, Brazzaville, Congo, 1998.  

14. Magema J., Loufoua Lemay E.D., Litoto Pambou L., Ntinu Kivuvu B. Practical magic religious of the pastors and maestro’s fetish in Congolese football. Advances in Applied 

Sociology. 2016; 6: 389-399. 

15. Caillé A. Critique de la raison utilitaire, 2ème édition. La Découverte, Paris, 2003. 

16. Jeu B. Le sport, l’émotion, l’espace. Vigot, Paris, 1977. 

17. Chazaud P. Arts et football, 1860-1960, impressionnisme, cubisme, pop art. Toulaud, Paris, 1998. 

18. Batukezanga Z. Sept frères et une sœur. Editions Saint Paul Afrique. Kinshasa (R.D. Congo), 1975. 

19. Geschière P. Sorcellerie et politique en Afrique. La viande des autres. Khartala, Paris, 1995. 

http://www.frenchtouch.org/lofiversion/index.php/t14602.html


 

 
64 

20. Centre d’Etudes et de Recherches Géographiques et Cartographiques. Atlas de la République du Congo, 2005. CERGEC, Brazzaville, (2007). 

21. Levy-Strauss C. Anthropologie structurale. Plon, Paris, 1958. 

22. Ansart P. Les sociologies contemporaines. Seuil, Paris, 1999. 

23. Durkheim E. Les règles de la méthode sociologique. PUF, Paris, 1895. 

24. Tonda J., Missié J.P. Les églises et la société congolaise d’aujourd’hui. L’Harmattan, Paris, 2006. 

25. Tylor E. Religion in primitive culture. Mc Millan, New-York, 1950. 

26. Coakley J.J. Sport in society: issues and controversies. Mosby Year Book, Saint Louis, 2014. 

27. Augustin J.P. Sports, violences et territoires. Cahiers de Géographie du Québec. 2009; 53(150): 369-384. 

28. Litoto Pambou L., Leyinda P.A., Bakingu-Bakibangou Y., Mandoumou P., Magema J., Moulongo J.G.A., Massamba A. Les faces de l’agressivité motrice dans la pratique du football 

en milieu noir africain. Am J Innov Res Appl Sci. 2018; 7(1): 81-90. 

29. Buakasa T.M. Unthinkable of speech. Kindoki and nkisi in Kongo country of Zaïre. University Press of Zaïre, Kinshasa, 1973. 

30. Molongo C. Le fétichisme, une pratique sociale courante en Afrique et ses effets sur des sportifs congolais. Thèse de doctorat en Sociologie, Université Paris Descartes, France, 1990. 

31. Loufoua Lemay E.D., Litoto Pambou L., Magema J., Massamba A. Beliefs and rituals in Congolese football. Benin Review of Philosophy and Human Sciences. 2016; 4: 15-21. 

32. Birouste J. Le voile d’argent. Revue d’Economie Financière. 1991 ; 1(1) : 639-652.  

33. Isambert F.A. Religion populaire, sociologie, histoire et folklore. Archives de Sciences Sociales des Religions. 1977 ; 43(2) : 161-184. 

34.Adiac-congo.com/print/content/sportissimo.fetiche-magie-priere-unbonmelangeaufootball-85159  

35. www.jeuneafrique.com.societe.football-Le-Roi. 

 
Notes 

 
1. « Pour les Kongo, la kindoki se présente comme une théorie (ce que pensent les gens) qui à la fois explique à sa façon sa propre existence, en indiquant comment 
elle est à comprendre ; qui permet aux individus de s’expliquer certains faits de leur existence (par exemple la mort) ; qui prescrit, enfin, un ensemble de règles de 

conduite. (Quant au) nkisi, (il) se laisse saisir comme produit d’un travail, objet d’une relation nécessaire avec une simbi(« génie ») qui l’anime et instrument 

magique entre les mains des hommes, notamment les nganga (« guérisseur ») pour protéger ou pour nuire »(p.8) ; (Isambert, F.A. (1977). Religion populaire, 
sociologie, histoire et folklore. Archives de Sciences Sociales des Religions, 43(2), 161-184. 

 

2. Buakasa Tulukia Mpansu décrit la sorcellerie d’une part, comme un savoir (ngangu) et un pouvoir (lendo) qui confère à qui les possède, la capacité de manger 
(=supprimer, faire mourir) un homme (p.29) ; ce qui nous renvoie au complexe de persécution en relation avec le mode d’insertion sociale et les tensions qui 

déchirent les groupes ; (Isambert, F.A. (1977). Religion populaire, sociologie, histoire et folklore. Archives de Sciences Sociales des Religions, 43(2), 161-184. 

 
3. Les nkisi ou fétiches sont des « réceptacles de forces à action ambivalente (Buakasa : 156), fonctionnellement spécialisés, (d’où leurs patronymes spécifiques) 

connaissant entre eux des relations structurées bien définies  » ; un nkisi, toujours lié à une réalité,  en est la matérialisation, le support, donc le substitut. Ce qui 

permet à certains anthropologues de dire, parlant de nkisi que ceux-ci renvoient à des forces surnaturelles » (Buakasa : 242). C’est toujours un membre du groupe 
qui possède le nkisi ; et le pouvoir de ce dernier procède effectivement du geste, de la parole, et de la manipulation de son propriétaire » (Buakasa :222). 

 
4. Témoignage d’un dirigeant de club rapporté dans La Semaine Africaine, n° 573 du 25 août 1963, P4. 

5. Actuelle République Démocratique du Congo (RDC). 

 
6. Lire à ce propos, Jean-Pierre Missié, « Les églises de réveil et l’imaginaire sorcellaire ». In Joseph Tonda et Jean-Pierre Missié, Les églises et la société 

congolaise d’aujourd’hui, L’Harmattan, 2006, pp. 123-153 ; Jean-Pierre Missié, « Signification et influence des enseignes à caractère religieux dans le domaine 

commercial à Brazzaville », Annales de l’Université Marien NGOUABI, 2007 ; 8 (1) : 57-72, Lettres et Sciences Humaines. 

 

 

Cite this article: Litoto Pambou Lucien, Leyinda Alain Pascal, Elenga Hygin Bellarmin, Mouanda 

Richard Le-Savant, Ntinu Kivuvu Baudouin, Magema Joachim, Massamba Alphonse, et Loufoua Lemay 

Emile Didier. LES FACETTES DES PRATIQUES MAGIQUES DANS LE FOOTBALL DE COMPETITION EN MILIEU AFRICAIN. 
American Journal of InnovativeResearch and Applied Sciences. 2020; 11(4): 54-64. 

 

This is an Open Access article distributed in accordance with the Creative Commons Attribution Non 

Commercial (CC BY-NC 4.0) license, which permits others to distribute, remix, adapt, build upon this work 

non-commercially, and license their derivative works on different terms, provided the original work is 

properly cited and the use is non-commercial. See: http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/ 
 

http://www.jeuneafrique.com.societe.football-le-roi/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

