American Journal of Innovative Research and Applied Sciences. ISSN 2429-5396 | www.american—]iras.com @pen ﬁ ccess

ORIGINAL ARTICLE

DYNAMIQUES SOCIALES AUTOUR DES RITES FUNERAIRES EN MILIEU
AJA D'AVEJEN A TOVIKLEN AU BENIN

SOCIAL DYNAMICS ABOUT FUNERARY RITES IN THE MIDDLE AJA FROM
AVEJEN TO ToVIKLEN IN BENIN

| Charles Lambert Babadjide |

| Département de Sociologie-Anthropologie | Université d’Abomey-Calavi (UAC) | Bénin |

| Received October 10, 2020 | | Accepted November 18, 2020 | | Published December 1, 2020 | | ID Article| Charles—Ref4-ajira111020 |

RESUME

Introduction : Les funérailles constituent trés souvent une occasion qui mobilise profondément les sociétés humaines en général
et celles africaines en particulier. Il occupe une place particuliere tant sur le plan individuel que social. La présente recherche porte
sur les dynamiques et les mutations sociales dans les rites funéraires chez les Aja d’Avejen a Toviklen. Objective : Ce travail vise
principalement a analyser les déterminants sociaux des configurations actuelles de la sémiologie des rites funéraires chez les Aja
d’Avejen a Toviklen. Il s'agit d'apprécier les rites funéraires traditionnels et d'appréhender les relations entre les nouveaux rites et
les liens de communication et d‘interdépendance entre les Aja vivants d’Avejen et leurs ancétres. Méthodes : La phase empirique
du travail a duré six mois dimmersion au cours desquels il a été réalisé des enquétes de type qualitatif effectuées auprés des
acteurs composés de chefs de collectivité, de personnes agées, de prétres du fa, de dignitaires du vodu, des tantes de collectivité,
des fossoyeurs, de jeunes, des femmes fonctionnaires mariées éplorées et des femmes mariées non éplorées. Au total soixante-
quinze (75) personnes ont été identifiées selon les techniques de choix raisonné et de quotas. Les informations sont collectées au
moyen de technique d’entretien semi-directif et des observations ; puis dépouillées manuellement, traitées et analysées suivant
I'approche évolutionniste et systémique. Résultats : A lissue de I'analyse des données, les résultats obtenus montrent que les
rites funéraires sont abandonnés aujourd’hui au profit d’autres pratiques en cours dans I'arrondissement. Quatre déterminants
expliquent ces abandons, notamment : les déterminants sociaux, le déterminant politique, le déterminant culturel et le déterminant
économique. Conclusion : A travers cette recherche il ressort que les rites de la mort ne sont ni facultatifs, au moins en principe,
ni livrés a la fantaisie de chacun et qu'ils constituent ce qu'il faut faire et ce qu'il ne faut pas faire. Il n’en demeure pas moins que
les dits rites sont évolutifs. C'est autrefois, dans les sociétés traditionnelles, qu’ils étaient les plus précis et les plus stables.
Aujourd’hui on se rend compte qu’ils sont en mutations et ici et I3, ils ont I'air de s'estomper dans une sorte de désacralisation
étonnante.

Mots clés : mutations sociales, rites dagrégation, rites de séparation, Aja, Avejen.

ABSTRACT

Background: Funerals are very often an occasion that deeply mobilizes human societies in general and African societies in
particular. It occupies a special place both individually and socially. This research focuses on the dynamics and social changes in
funeral rites in Avejen’s Aja at Toviklen. Objective: The main objective of this work is to analyze the social determinants of the
current configurations of funerary ritual semiology in the Aja d’Avejassun at Toviklassun. The aim is to appreciate traditional funeral
rites and to understand the relationship between the new rites and the links of communication and interdependence between the
living Aja and their ancestors. Methods: The empirical phase of the work lasted six months of immersion during which qualitative
surveys were carried out with actors composed of community leaders, elderly people, fa priests, vodu dignitaries, community
aunts, gravediggers, young people, mourning married women and unmourned married women. A total of seventy-five (75)
individuals were identified using reasoned choice and quota techniques. Information is collected using semi-directional
maintenance techniques and observations; then manually stripped, processed and analyzed according to evolutionary and systemic
approach. Results: After analyzing the data, the results show that funeral rites are being abandoned today in favor of other
practices in the borough. Four factors explain these dropouts, including: social determinants, political, cultural and economic
determinants. Conclusion: Through this research, it emerges that the rites of death are neither optional, at least in principle, nor
delivered to the whims of everyone, and that they are what must be done and what must not be done. Nevertheless, the said rites
are evolutionary. In traditional societies, they were the most accurate and stable. Today, we realize that they are changing and
here and there, they seem to be fading into a kind of surprising desacralization.

Key words: social change, rites of aggregation, separation, Aja, Avejen rites.

1. INTRODUCTION

La célébration de la mort est une donnée universelle constatable dans toutes les cultures et les religions. Si le culte
funéraire est une constante dans la vie des peuples, les pratiques liées a ce culte sont spécifiques aux groupes
humains et sociaux. Ces pratiques, désignées par rites, mettent I’'homme en relation avec le monde qui I'environne,
avec la divinité qui le transcende et avec son semblable. Le Dictionnaire des Sciences Humaines en abordant « les
rites profanes », ne se situent pas exclusivement dans le domaine religieux, nous donne une définition du rite tel

*Corresponding author Author & Copyright Author © 2020:| Charles Lambert BABADJIDE |. All Rights Reserved. All articles published in American Journal of Innovative
Research and Applied Sciences are the property of Atlantic Center Research Sciences, and is protected by copyright laws CC-BY. See:http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/.



http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

American Journal of Innovative Research and Applied Sciences. ISSN 2429-5396 | www.american—]iras.com @pen ﬁ ccess

qu’on le congoit aujourd’hui : « Le rite se définit comme un ensemble d'actes répétitifs et codifiés, souvent solennels,
d’ordre verbal, gestuel et postural, a forte charge symbolique, fondés sur la croyance en la force agissante de
puissances supérieures avec lesquelles I'homme tente de communiquer en vue d’obtenir un effet espéré ». D'ailleurs,
d’un point de vue anthropologique, le rite peut étre percu comme une pratique sociale, collective ou individuelle. Ici,
I'individu et la société a laquelle il appartient sont les acteurs et les garants du déploiement du rite. Le rite est donc au
confluent de la nature, de la société, de la culture et de la religion [2].

Ce phénomeéne social et culturel a le mérite d'attirer des considérations plus regardantes en Ethnologie et en
Anthropologie, ne serait-ce que par son aspect cérémoniel et symbolique. Jusqu'alors, si les sociétés africaines
accordent une place de choix aux morts, c'est probablement que la mort ne peut laisser personne entierement
indifférente et, en plus, elle est susceptible de produire en I'homme une certaine émotion, surtout quand cette mort
vient de frapper un proche parent, un visage familier et intime, éveillant ainsi, au plus profond de nous-méme, cette
angoissante perspective de notre propre disparition. C'est pourquoi, leur codification et leur cérémoniel interpellent la
recherche tant au niveau du déroulement qu'au niveau des représentations symboliques.

En fait, la représentation que la société fait de ses morts, par la manifestation telle que les rituels ou le deuil par
exemple, trouve son essence dans des logiques socioculturelles qui sont des systémes des « représentations
publiques qui ressemblent en contenu aux représentations mentales construites pour se représenter les propos et les
pensées.» [3]. Ces logiques s'expliquent selon les différenciations culturelles ou cultuelles, les langues, I'histoire et
s'identifient a tout le processus de modélisation de la société ou de la biographie du mort hérité des divinités ou des
entités «supranaturelles» [4].

Mais, l'importance de ces rituels dans la société nous a été révélée tres tot dans la recherche scientifique en sciences
humaines et sociales par le pére de la sociologie francaise comme le montre ce passage ici repéré : « Il ne s'agit pas
ici d'un vain paradoxe: I'accentuation du rituel souligne, a contrario, I'émergence, la vitalité des formes de sacralité.»
[5]. Cette forme de sacralité ainsi révélée connait, dans le cas des Aja d’avéjen, une métamorphose progressive par
I'évolution des pratiques culturelles.

A partir de ce niveau, les rituels funéraires deviennent matiére a réflexion au premier degré, car l'introduction des
religions nouvelles dans les sociétés négro-africaines endogeénes, a pour effet immédiat, la confrontation et la
reproduction avec les nouvelles valeurs rituelles : rituels endogénes et rituels chrétienne. Ces rituels appelés
désormais «nouveaux» dans la présente recherche, mais pas fondamentalement endogénes ne ressemblent
désormais ni en contenu, ni en pratique a leurs formes premiéres c'est a dire celles d'avant I'opération de fusion
religieuse. C'est un syncrétisme exprimé sous le sceau d'une unité fonctionnelle: germes ou bribes des croyances
désormais coexistentielles et évolutionnelles. Les rites funéraires qui avaient toujours été a Avejen, un événement
social et public auquel de nombreux représentants de la communauté prenaient part, sont de plus en plus délaissés.
Les exigences du deuil et des rituels auxquels se soumettaient les familles éplorées ont tendance a étre négligées et
subissent méme des modifications ou des changements. Avec I'évolution technique de la société béninoise et avec la
modernisation des périphéries rurales, les Aja se donnent la possibilité “d'altérer" certains rites selon leur disponibilité.
Ces observations relevant du contexte social méritent un regard du scientifique, notamment des sciences sociales
dont I'anthropologie symbolique. Quelles sont les dynamiques sociales autour des rites funéraires en milieu Aja
d’Avejen a Toviklen?

2. MATERIELS AND METHODES

La nature de cette recherche est qualitative. La population cible est définie en tenant compte de toutes les catégories
de personnes qui sont interpellées dans les rites funéraires : il s'agit notamment des personnes les plus agées du
village. En effet, elles seules sont les représentantes vivantes de la tradition ancienne ; des chefs religieux et des
dignitaires du culte vodu qui ne sont pas, eux, les plus dgés obligatoirement, mais qui possedent les savoirs de la
pratique des rites. Ce sont eux qui assurent le passage du mort dans la communauté des ancétres ; les femmes qui
souvent sont les premiéres victimes lors d'un décés. Elles sont les pleureuses et les veilleuses. Ce sont elles qui
s'occupent du corps ; les fossoyeurs, qui, avant et aprés le creusage de la fosse tombale, prennent certaines
dispositions particulieres pour éviter toute contagion de la mort et bénéficient de quelques privileges relatifs a leur
fonction ; les fonctionnaires hommes et femmes mariés et non mariés, et les jeunes gens qui participent toujours aux
funérailles.

Les techniques d’échantillonnage utilisées dans le cadre de ce travail sont les techniques dites de choix raisonné et
boule de neige. Ces techniques ont permis de retenir 75 individus pour le compte de cette recherche. Pour le recueil
des informations sur le terrain nous avons eu recours a des techniques et outils de collecte des données telles que la
recherche documentaire avec sa fiche de lecture, I'entretien avec son guide d'entretien et I'observation avec sa grille
d’observation.

La plupart des ouvrages qui ont permis d'asseoir cette recherche sont relatifs a la problématique des rites funéraires
en Afrique et dans le monde. Cette problématique fut et demeure la préoccupation aussi bien des chercheurs [6, 7, 8,
9], que des institutions de développement culturel. Leurs nombreuses publications se sont intéressées a plusieurs



American Journal of Innovative Research and Applied Sciences. ISSN 2429-5396 | www.american—]iras.com @pen ﬁ ccess

aspects de la question parmi lesquels on peut citer : les fonctions des rites funéraires, la chosification et la
technicisation de la mort en pays occidental et les rites funéraires chez les peuples.

Le dépouillement des données de terrain a été manuel et a consisté a regrouper les données d’enquétes par catégorie
suivant les différentes applications du guide d’entretien et de la taille d’observation. L'analyse des données brutes
dans le cadre de cette recherche est fondée sur l'analyse dynamiste et phénoménologique priorisant la causalité
sociologique empruntée a Durkheim. L'analyse évolutionniste a été complétée par la systémique afin de mettre en
exergue les interactions et structurations qui découlent des fonctions agissantes. C'est dans cette perspective que les
dynamiques sociales des rites funéraires seront analysées chez les Aja de Toviklen dans une vision holistique. La
commune de Taviklen est subdivisée en sept arrondissements dont I'arrondissement d’Avejen. Le travail est consacré
aux Aja de l'arrondissement d’Avejen comportant quatre villages : Danjekpoxwe, Natabuxwe, Sonyonnuxwe et
Tohunxwe. Les Aja de cet arrondissement sont une communauté historique dont les organisations sociale et politique
différent de celles des chefferies et des royaumes.

3. RESULTS
3.1. Les funéraires chez les Avejen
3.1.1. Rites de séparation

Le défunt a quitté les vivants. Ceux-ci ont refermé leur monde derriére lui ; il faut maintenant que cette nouvelle
situation soit stabilisée afin que le mort n‘aille point par des allées et venues d'un monde a l'autre, tout remettre en
cause. Les rites de séparation ne portent pas seulement sur le décédé et ce qui lui appartient, mais ils affectent
grandement les vivants dans la mesure de leur rapport avec le trépassé. C'est ce que S. Freud [10] explique en ces
termes :

« A l'égard du mort lui-méme nous nous comportons d'une fagon trés singuliére : nous nous abstenons de
toute critique a son endroit, nous lui pardonnons ses injustices, nous ordonnons : de mortuis nil nisi bene, et
nous trouvons naturel que, dans I'oraison funébre qu'on prononce sur sa tombe et dans l'inscription qu'on fait
graver sur son monument funéraire, on ne fasse ressortir que ses qualités. Le respect du mort, respect dont
celui-ci n'a cependant plus nul besoin, nous apparait comme supérieur a la vérité, et a beaucoup d'entre nous
comme supérieur méme a la considération que nous devons aux vivants » [10].

Puisque le déclenchement du danger propre a la mort touche en effet plus particulierement les gens de la famille et

parfois ceux du village du défunt. S. Freud [10] ajoute que :

« A cette attitude conventionnelle que la civilisation nous impose a I'égard de la mort, fait pendant I'état de
consternation, d'effondrement complet dans lequel nous plonge la mort d'une personne proche : pére ou mére,
époux ou épouse, frére ou sceur, enfant ou ami cher » [10].

D’ou les pratiques du deuil et les nombreux tabous qui sattachent aux deuilleurs (inactivité, rasage de crane, habits
spéciaux, jeline de nourritures appropriées, interdits sexuels). En principe, le déces n’est presque jamais naturel. Il est
punition d'une faute, action d’'une force du mal, résultat du maléfice du « sorcier mangeur déme », vengeance de
I'ennemi... Il importe donc d'interroger le cadavre afin de rétablir 'ordre des forces perturbées et de délivrer ainsi le
groupe des conséquences toujours dangereuses de I'impureté. A cela, M. Mauss [11] relate que :

« Nous considérerons donc seulement les cas ou le sujet qui meurt ne se croit pas ou ne se sait pas malade,

elle se croit seulement pour des causes collectives précises en état proche de la mort. Cet état coincide

généralement avec une rupture de communion, soit par magie, soit par péché, avec les puissances et choses

sacrées dont la présence, normalement, le soutient. La conscience est alors tout entiere envahie par des idées

et des sentiments qui sont entierement d'origine collective, qui ne trahissent aucun trouble physique » [11].

La toilette du corps change l'angoisse des hommes devant leur mort en un moyen de rendre les hommes
heureux. On lave le corps de ses impuretés. Ainsi il entre dans son monde sans souillure du monde qu’il vient
d'abandonner. De ce point de vue, R.U. Lemieux [12] explique que :

« Tout groupe qui échange des valeurs est ainsi redevable d'une institutionnalisation de ses pratiques, c'est-a-
dire de codes qui régissent ses échanges, codes dont le premier en liste est évidlemment celui du langage. (...).
Le sens d'une pratique sociale sera également pour nous, entendu qu'il s'y agit toujours de pratiques
signifiantes, la capacité, pour une production donnée de signification, d'intégrer un niveau de pratique
englobant » [12].

Les pleurs et les lamentations sont avant tout I'expression émue de la perte humaine, la réalisation d'une séparation
éternelle physique. IIs sont I'expression naturelle de la douleur contre laquelle on ne peut rien. Méme si parfois elles
ne sont pas extériorisées, elles sont toujours d'abord intériorisées. Par conséquent, la veillée a pour objectif de rester
et de veiller sur la dépouille mortelle jusqu’a I'aube pour la protéger des bétes sauvages et des individus mal
intentionnés qui peuvent opérer sur le corps a des fins maléfiques. R. Hertz [13] estime que :



American Journal of Innovative Research and Applied Sciences. ISSN 2429-5396 | www.american—]iras.com @pen ﬁ ccess

« Tant que le rite final n'a pas été célébré, le cadavre est exposé a de graves périls. C'est une croyance
familiere aux ethnographes et aux folkloristes qu'a certaines époques le corps est particulierement livré aux
attaques des mauvais esprits, a toutes les influences nocives qui menacent I'homme : on doit alors renforcer
par des procédés magiques son pouvoir de résistance amoindri » [13].

Il est a noter qu‘au cours des deuils, des chants spéciaux qui ne se chantent qu‘a cette occasion sont exécutés. Ils
sont accompagnateurs pour les uns et consolateurs pour les autres. Par les chants on évoque les prouesses du défunt
de son vivant : il était comme ¢a, il était comme ci. On insulte la mort. Les chants sont en fait des rites d'intégration.
A la suite des chants, des coups de fusil sont tirés. Ces coups de fusil fréquemment tirés ont pour but d’éloigner les
mauvais esprits qui ont provoqué la mort d'un membre de la société, car ces esprits rodent souvent sur les lieux de
leur forfait pour faire d’autres victimes. Aussi, le bruit a-t-il pour but d’empécher le mort de revenir, soit de protéger
les vivants contre d’autres forces hostiles. Au total, le décés frappe le groupe social et détruit temporairement son
équilibre. Par la force du verbe, les longues condoléances essaient de réintroduire un minimum d‘unité et de cohésion.
Elles soulagent les éplorés et leur montrent qu'ils ne sont pas les premieres victimes et qu'ils ne seront pas non plus
les dernieres. Les visites ressoudent les chaines de solidarité.

3.1.2. Rites d'agrégation

Ces rites s'avérent de la plus haute importance. Sans doute les funérailles qui sont I'occasion d'un rassemblement
parfois important d’individus, constituent déja une premiére réaction agrégative a la séparation causée par la mort. II
en va de méme pour les cérémonies commémoratives qui peuvent passer pour des tests ; lesquels, périodiquement
vérifient la cohésion du groupe. Toutefois, le véritable rite d'agrégation manifeste un but plus explicite : Iimpureté a
quitté le cadavre, I'ame a présent achéve son voyage et atteint le pays des manes ancestraux ou elle golitera au
repos. Les deuilleurs terminent leur période de séparation. Les parents doivent alors cesser d’étre impurs et reprendre
la vie normale. Un fait d'une telle importance ne peut exister que si des rites ou des cérémonies particulierement
efficientes viennent le consacrer. Les dispositions et les expériences sociales dans lesquelles s'inscrit le deuil
constituent ce qui rend au processus du deuil et des funérailles leur statut de fait social universel.

Au cours de ces rites des sacrifices sont faits. Le but de ces sacrifices est d'écarter I'impureté provoquée par la mort
et de préserver aussi les parents et le village. Ils ont aussi pour but d'apaiser les défunts et de se placer sous leur
protection. Les vivants versent des offrandes pour que les morts se nourrissent et gardent leur force vitale et puissent
ainsi exercer une influence positive sur eux.

Le rituel « eba soso » est l'un des plus importants. Lorsque les vivants manquent de I'exécuter, le défunt ne trouve
pas ol se coucher dans son monde. Il reste a errer ; donc le faire est de Iui assurer une place ol se coucher et se
reposer en attendant d’étre reconnu et accepté définitivement par les ancétres. Ce rituel est étroitement lié a celui de
« ahwan nyan nyan ». M. Granet [14], abordant les Chinois dit :

« Mais il faut insister sur l'esprit de systéme grace auquel ils accordérent la symbolique de la douleur avec
I'ordre intelligible de I'univers. Le baton de deuil, a la mort du pére, était rond, car, pour le fils, le pére est
comme le Ciel majestueux, et le ciel est rond ; pour une meére, le baton avait le bout équarri, car la mére est
semblable a la Terre nourriciére et la terre est carrée. Dans les deux cas, le baton était noir, et 'on employait,
pour les habits du deuil le plus dur, du chanvre femelle parce qu'il a un aspect noiratre : le noir est la couleur
du Nord et de I'Hiver, orient et saison de la mort. Qui portait ce baton et cet habit était, de plus, tenu d’avoir un
teint noiratre. Les cheveux étaient divisés en deux parties : on déliait la partie gauche a la mort du pére, la
droite a la mort de la mére. La droite est le c6té féminin, la gauche le c6té masculin. La gauche est significative
de l'ordre céleste (la marche du soleil se faisant vers la gauche, étant donné I'orientation chinoise), la droite
significative de l'ordre terrestre. Le plus grand deuil durait trois ans : trois est indicatif du tout, et, de plus, par
I'addition d'un mois intercalaire, tous les trois ans I'année civile concorde avec I'année solaire » [14].

De nombreuses priéres et des chants multiples prennent place dans les cérémonies funébres. Il s'agit de pleurer les
morts, sans doute de vanter leurs qualités, de prouver sa souffrance. Les défunts ont besoin d’étre encouragés pour
entreprendre leur grand voyage dans le monde des ancétres, et il faut les décider a partir, attirer sur eux la
bénédiction des génies et surtout les supplier de laisser les vivants en paix. Pour R. Hertz [13],
« De méme que le corps n'est pas conduit de suite a sa « derniére demeure », de méme I'ame n'arrive pas
aussitot aprés la mort a sa destination définitive. Il faut d'abord qu'elle accomplisse une sorte de stage,
pendant lequel elle reste sur terre, dans le voisinage du cadavre, errant dans la forét ou fréquentant les lieux
qu'elle a habités de son vivant : c'est seulement au terme de cette période, lors des secondes obseques, qu'elle
pourra, grace a une cérémonie spéciale, pénétrer dans le pays des morts. Telle est du moins la forme la plus
simple que présente cette croyance » [13].

3.1.3 Rites post- inhumation

Apres, la collectivité se regroupe sous la paillote érigée pour la circonstance du deuil. Elle est le lieu ou se résolvent
tous les problémes liés au déces. Elle est par excellence le lieu de prise des décisions exécutoires ; les liens de
parenté se renouent et la cohésion du groupe se renforce davantage. Il regroupe les personnes de toutes catégories,



American Journal of Innovative Research and Applied Sciences. ISSN 2429-5396 | www.american—]iras.com @pen ﬁ ccess

car on y trouve a manger et a boire les restes des cérémonies de la veille. A cet effet, une fois que la natte pour son
repos lui a été donnée par les vivants, celle-ci a besoin d'étre fixée pour que d’autres dmes errantes ne dérobent pas
la natte de leur défunt. C'est le rituel qui sécurise la natte du « eba soso », du défunt dans sa communauté. La famille
éplorée remercie le groupe pour son assistance dans la douleur et dans I'exécution des rites. Cela témoigne de
I'unicité de la société et de sa parfaite cohésion.

Mais, un sacrifice au « tolegba » est fait pour conjurer le mauvais sort qui a frappé et désorganisé le groupe. C'est
aussi le jour ou, apres que la mort ait été chassée du village, le deuil commence pour les divers membres de la
famille. C'est la plus grande occasion ol tous témoignent leur attachement au défunt. Or, une fois dans le monde des
ancétres, le défunt, tant que les vivants ne vont pas sacrifier au rasage de la téte, aura le visage couvert de longs
cheveux qui I'empéchent d'étre reconnu par ses aieux. Ainsi le rasage de la téte permet au défunt d'intégrer
définitivement le monde ancestral.

En définitive, le deuil exprime a la fois une période de purification rendue nécessaire par le contact avec le numineux,
une manifestation thérapeutique du chagrin et de la douleur, une dialectique de compensation dans laquelle on expie
les fautes commises envers la personne du défunt. La période de deuil qui peut aller, pour les proches parents jusqu'a
la réclusion totale, est le prétexte de multiples interdits et le théatre de diverses cérémonies. La prise en charge de la
mort et les funérailles correspondent a des épreuves sociales de premier plan ; et qui n'a pas réalisé les funérailles de
ses parents ou de ses proches n'a encore rien fait. Cette prescription massivement présente dans la conscience
collective est un substrat de mobilisation. Celui qui n'a pas été en mesure de participer comme il l'aurait di aux
funérailles de ses parents est d'ailleurs toujours susceptible, méme longtemps apres les faits, de se voir rappeler ce
manquement a ce devoir social essentiel. Pourtant le fait que l'investissement dans les funérailles soit largement
partagé dans la société africaine ne signifie pas que les normes selon lesquelles des obséques doivent étre organisées
soient également partagées dans les différents mondes sociaux, selon cette recherche faite au Bénin. Le devoir
d'enterrer a tout prix place l'individu et le groupe au coeur de négociations et conflits dont le dénouement ou non
influencent les relations sociales a venir. C'est pourquoi I'organisation des funérailles peut étre percue comme un
moment d'effervescence de la culture, réfléchissant au-devant d'elle-méme ses propres exigences souvent mises a
I'épreuve par l'interpellation de logiques concurrentes ou de cohabitation. Comme champs de manifestation des
identités sociales, familiales, lignagéres, religieuses, professionnelles, nouvelles et anciennes, elle joue pour la culture
le role de régulation des dynamiques : les modes de formation de compromis, les logiques de formation d'accords
auxquels on parvient a l'occasion des funérailles restructurent I'histoire sociale des individus et du groupe.

3.2 Evolution des rites : les nouvelles pratiques

Pour une raison ou pour une autre, des endeuillés cherchent a se soustraire du rituel du « eta lunlun » qui demande a
ce que l'on se rase complétement et obligatoirement la téte au cours de la période du deuil. Pour ce faire, ils
demandent au chef traditionnel I'autorisation de ne pas se raser. Les raisons qu’ils donnent souvent sont, entre
autres, qu’ils sont de grands fonctionnaires en ville et qu'ils seraient génés d'étre ainsi rasés au service, ou que dans
leur service il est défendu de se raser, ou encore, ainsi rasés, les collégues croiraient qu'ils sont allés faire le « bo » au
village et, du fait, se méfieraient d’eux. Or, selon A. Van Gennep [15].

« (...) le rite de couper les cheveux ou une partie de la chevelure (tonsure) s'utilise dans bien des circonstances
différentes : on rase la téte de I'enfant pour indiquer gu'il entre dans un autre stade, la vie; on rase la téte de la
jeune fille au moment de se marier, ceci pour la changer de classe d'dge; de méme les veuves se coupent les
cheveux pour briser le lien créé par le mariage, le dépot de la chevelure sur la tombe renforgant le rite; parfois
c'est au mort qu'on coupe ses cheveux, toujours avec la méme idée. Or il y a une raison a ce que le rite de
séparation affecte les cheveux : c'est qu'ils sont, par leur forme, leur couleur, leur longueur et le mode
d'arrangement, un caractere distinctif aisément, reconnaissable, tant individuel que collectif » [15].

Mais c'est le contraire qui s'observe aujourd’hui dans la plupart des sociétés Aja. Les éplorés regoivent l'autorisation
du défunt pour ne pas se raser. Ils achétent un litre de « sodabi » quelques bouteilles de biéres et sucreries plus
quelques pieces de monnaie que le chef de culte prend et donne en offrande a I'ame du défunt. Ou encore, l'intéressé
offre un poulet en sacrifice pour obtenir l'autorisation de ne pas se raser. Ainsi faisant, les intéressés se disent étre
acquittés de leur devoir vis-a-vis du défunt. Car ils savent que |'exécution des rites funéraires ne souffre d'aucune
soustraction.Dans les régles sociales de la communauté des Aja d’Avejen, deux « akota » différents ne peuvent pas
s’'enterrer. Autrement dit un ‘‘@kofa” ne peut enterrer un autre. C'est pourquoi trés souvent, lorsque les femmes
meurent, on les ramene dans leur * @kota” d'origine pour les y enterrer. Car 'exogamie a favorisé le brassage des
différents « akota ». Mais aujourd’hui beaucoup se donnent la possibilité d’enterrer leur mort d’un autre * Akota” dans
leur propre communauté. C'est souvent le cas des grands enfants dont la vieille maman est décédée, et qui veulent
bien avoir la dépouille de leur maman sous leur toit. Or, cela n’est pas possible sans démarche sacrificielle. Alors une
délégation des parents et des enfants va demander, chez les parents de la défunte qui sont des oncles maternels des
enfants de la défunte, I'autorisation d’enterrer leur fille et leur mére, chez eux. Et ils promettent d’exécuter tous les
rituels afférents et d’honorer la défunte. Les parents de la défunte, selon que, la demande est bien poliment formulée
ou non détiennent le pouvoir de s'opposer a celle-ci ou de la favoriser. Mais avant de donner une réponse, un conseil
de sages se tient et on consulte le « Fa ». Si le Fa accepte, alors il cite les offrandes a faire pour I'« échange ». Et les



American Journal of Innovative Research and Applied Sciences. ISSN 2429-5396 | www.american—]iras.com @pen ﬁ ccess

parents de la défunte, oncles maternels, prennent le « agban » les offrandes. Mais au cas oU, la défunte sy
opposerait, rien ny fera. Toute fois on assiste parfois a de trés violentes bagarres entre parents endeuillés, quant au
lieu de I'enterrement d'un défunt. Surtout lorsque la défunte a eu des enfants d'un premier mari avant de se remarier
a un deuxieme d’un autre village. Autrefois, le veuvage consistait a abandonner tout soin du corps et des cheveux.
Cela allait parfois méme a la réclusion totale de la veuve durant la période du deuil. De nos jours, il est parfois
simplement question pour la veuve de se raser la téte, de se soigner en ne suivant que le strict minimum des
interdits. Autrefois aussi la veuve ne sortait pas de sa case durant les neuf mois du veuvage. Aujourd’hui, on recoit la
permission du mari défunt de permettre a sa veuve de vaquer aux occupations quotidiennes pour pouvoir survivre et
supporter ses enfants. Elle peut sortir, s'intégrer a toutes les activités. Les haillons sombres qui étaient exigés sont
substitués par des habits sombres, ou simplement par un foulard noir. Plus rien aujourd’hui ne distingue nettement la
veuve des autres femmes de la communauté, a part que I'on sait qu'elle a perdu son mari. Elle entretient les liens
avec aussi bien les femmes que les hommes. Mais pas sur le plan sexuel.

Les funérailles duraient une année entiére, d'a partir de l'inhumation a la levée du deuil. Mises a part les cérémonies
commeémoratives qui sont volontaires, la durée de funérailles subit de nos jours des raccourcis ou des rallonges. Pour
des raisons financieres et de disponibilité, on assiste aujourd’hui a des funérailles de deux jours. En effet, certaines
familles endeuillées préférent finir en deux jours les funérailles. C'est pourquoi parfois on assiste a des inhumations
suivies de I'enlevement de deuil dés le lendemain. Avec I'apport de I'école et des nouvelles fonctions qui en sont les
filles, il devient de plus en plus difficile d’enfermer une fonctionnaire veuve durant neuf mois. Alors le chef du culte est
sollicité pour faire des sacrifices au mari défunt pour réduire considérablement la durée du veuvage. La période n'est
plus fixe donc. Cela dépend beaucoup de la disponibilité de la veuve. Partant, la veuve pourrait méme ne pas faire un
seul jour de réclusion. Avant on consultait, et, chaque mort précisait son jour d‘enterrement. Aujourd’hui on peut
assister a des enterrements et des cérémonies communes. Depuis le début des rituels jusqu'a la fin des cérémonies,
nous avons remarqué sur toutes les aires culturelles ol nous avons fait nos investigations, un relachement dans
I'exécution des rites, qui se traduit dans les comportements par les improvisations faites sur place en remplagant tel
objet initialement utilisé par tel autre. Aussi avons-nous remarqué le manque cruel d'acteurs exécuteurs des rites.
Surtout des jeunes valides qui vont transporter le cercueil, creuser la fosse tombale et immoler les bétes, ou pour
jouer les tam-tams. C'est ainsi que nous avons suivi le rituel du « ahAwan nyan nyan » qui suit celui du eba soso, ou
les personnes adultes fatiguées se sont retirées et ont laissé la suite a la charge des jeunes. Juste apres le « eba
soso » vient le moment ou on partage I'argent trouvé. Mais apres le partage qui s'est fait non sans bruit et dispute,
les jeunes ont pris chacun sa voie et ont oublié la derniere phase du « eba soso », le « ahwan nyan nyan », sans
lequel le rite de séparation eba soso qui est la cérémonie la plus importante, n‘en est plus une. N'e(it été la vigilance
d’une vielle dame, qui alla appeler ses congéneéres, cette phase aurait été abandonnée. Le chercheur a suivi des cas
ou pendant que les rituels s’exécutent, et quand commence le partage du repas d'un autre cété, la foule se précipite
et abandonne presque les rituels. Cette recherche réalisée a Avejen, en liaison avec la valorisation des funérailles,
enregistre sans jamais apporter un jugement de valeur sur le contraste entre les situations de précarité des acteurs et
I'organisation de funérailles fastueuses, ni sur le décalage frappant apparu chez les citadins entre les soins apportés a
la personne vivante et le caractére exorbitant des dépenses funéraires ostentatoires.

3.3 Nouveaux apports

Aujourd’hui, les corps sont conservés dans les morgues pour plusieurs jours, voire des mois. Mais dés qu’un corps est
amené a la morgue, il est soustrait des méthodes de conservation traditionnelle qui répond a une démarche rituelle.
En effet, on a vu que le soin traditionnel du corps, se fait avec des dispositions particuli€res qui a un besoin social
dans l'univers religieux Aja-Xwe. Mais dés que le corps est amené a la morgue, cette prise en charge premiére du
défunt est escamotée. A cet effet, les éplorés en appellent au service des groupes de fanfares pour raccompagner le
corps depuis la morgue jusquau lieu d'enterrement. Ceux-ci se substituent au groupe d’hommes et de femmes qui
ramene le cercueil vide jusqu’a domicile. La présence des fanfares montre le caractére élevé des cérémonies et des
dépenses afférentes. Pour ce faire, on assiste souvent a des enterrements totalement pris en charge et exécutés par
les pompes funébres. En effet, quelques familles qui ont toujours vécu en ville et ne connaissent pas le village,
bénéficiant déja, du rejet des villageois, se trouvent quelque fois obligés de confier, toute la cérémonie aux pompes
funébres. Celles-ci composées d’un véhicule corbillard, d'un groupe de fanfare, assurent le transport du corps depuis
la morgue (si possible I'Eglise) jusqu’a la derniére demeure. Ce fait suppose que, le corps n’est plus pris en charge
socialement par la famille du défunt. Une autre nouveauté dans les rites funéraires est I'oraison funébre. En effet,
pour témoigner de leur attachement a la victime et pour laisser une derniére image bien soignée du défunt dans la
mémoire des vivants, les parents directs écrivent une oraison qui fait I'éloge du défunt, en vantant les qualités et en
rappelant ce qu'il a eu a faire de meilleur. Ce rituel a lieu juste avant la mise en terre du corps dans la tombe.

3.3.1 Raisons économiques

La crise économique et les difficultés grandissantes causées par le manque de terre et la précarité de I'emploi dans les
villages, amenent plusieurs jeunes a se déplacer vers le centre- ville a la recherche d'un mieux- étre. Le cas est criard
a Avejen. En effet, actuellement la population est vieillissante car presque tous les jeunes sont en déplacement vers,
soit Cotonou, soit Porto-Novo et méme vers I'extérieur. Plusieurs sont allés au Nigeria au Togo et au Ghana pour
cultiver la terre et trouver assez d‘argent pour supporter leurs parents et leurs petits fréres restés au village. Du coup,



American Journal of Innovative Research and Applied Sciences. ISSN 2429-5396 | www.american—]iras.com @pen ﬁ ccess

I'exécution des rites funéraires en souffre. Car les jeunes qui s'emploient a utiliser leur énergie physique et leur
promptitude sont absents. Un probléme se pose. Comment transporter la biére, creuser la fosse tombale, veiller
jusqu’a l'aube ? Les personnes agées sont fatiguées et moins endurantes. C'est I'une des raisons qui expliquent que
les rites funéraires s'ouvrent a I'extérieur. C'est-a-dire que la communauté manque de bras valides pour I'exécution
des rites et en appelle a l'aide des jeunes d’autres villages voisins, d’autres « akota », pour les travaux afférents aux
rituels funéraires. Le travail commence parfois bien avant que les parents de la ville commencent a revenir au village.

3.3.2. Grandes dépenses effectuées lors des cérémonies.

Contrairement aux anciennes pratiques ou les dépenses faites au cours des cérémonies sont d'ordre symbolique,
aujourd’hui, les dépenses sont d'ordre « exhibitionniste » au regard des manifestations et des raisons avancées pour
justifier ces dépenses ruineuses qui obligent les éplorés a s'endetter sérieusement. Eu égard, les populations ont pris
le go(it et I'habitude a manger et a boire pendant les funérailles. Au cas ou elles seraient insatisfaites sur ce point il
n'y a donc pas eu de funérailles. En effet les deuilleurs sont objets de risées et d'injures si la restauration était
défaillante ou si elle est insuffisante. Nous avons connu des cas ou des personnes indigentes ont fait trés
symboliquement les funérailles d’'un parent mais qui, a la suite, se sont vues traitées de tous les mots par leur
entourage. Mais ces concernés, en voulant laver la honte, ont d{i s'endetter pour relever économiquement I'ampleur
des cérémonies commémoratives. Il y a donc cette psychose du « qu’en dira-t-on » qui pése lourdement sur les
familles éplorées et, de peur d'étre jugés d'avoir déshonoré I'aprés mort de leur parent, elles font tout pour satisfaire
les vivants. Cela ne plait a personne de faire de telles dépenses, méme pas aux critiques. Car de leurs dires, ils s'en
seraient passés volontiers. Leur désapprobation se traduit par le vocable « esha ku, eho i ku » (Mort dhomme, mort
d’argent) qui s’entend dans toutes les bouches. Ceci pour montrer les dépenses exagérées qui se font aujourd’hui
autour d’un parent défunt.

Trés souvent les enfants qui n‘ont pas pu s'occuper convenablement de leurs parents sur les plans sanitaires,
alimentaires, et vestimentaires, ressentent une certaine culpabilité, lors du déces de leurs parents. Alors pour se
déculpabiliser, ils leur font un “bon” enterrement, dans I'objectif de se racheter auprés du défunt. Cette fagon de faire
répond beaucoup plus aux critiques selon lesquelles, les enfants ne se sont pas bien occupés de leurs géniteurs de
leur vivant, qu’au besoin de se déculpabiliser. Car il serait plus lourdement insupportable de vivre avec la conscience
que vous n‘avez pas bien enterré vos parents que de vouloir se racheter au prés d'eux. C'est ce qui explique que
parfois, certains parents demandent a leurs enfants de s‘occuper d’eux au mieux de leur vivant que de faire des
dépenses inutiles a leur mort.

Les raisons qui ont été découvertes sont que les cérémonies sont pour certains, une occasion pour se faire de
I'argent. IIs s'arrangent a produire un nombre important de faire-part et a inviter les grandes personnes, les autorités,
qui, en principe, souvent trés occupés, envoient des enveloppes avec beaucoup d’argent. Au cas ou ces grandes
personnalités sont 13, cela augmente de la crédibilité des éplorés qui se font une image de marque devant les
populations. Cela signifie qu'ils ont des relations au sommet de la sphére sociale.

Il est a noter que certaines personnes demandent qu’a leur mort, que les enfants leur fassent des cérémonies
grandioses. Par exemple de leur faire des annonces sur photo a la télévision, de prendre des caméras et indiquent
méme les habits a porter. Or, les derniéres volontés d'un défunt sont toujours prises en compte. Cela ameéne aussi les
deuilleurs a sacrifier a des dépenses supplémentaires, si elles n'étaient pas prévues. Au-dela de tout ceci il y a I'effet
de gendres qui veulent nécessairement garder leur bonne image dans la belle famille. IIs font tout pour ne pas se
rabaisser devant la belle famille et devant les autres gendres de la famille. Ce qui reléve aussi, sur le plan financier, le
niveau des dépenses, est quand un homme politique en quéte de popularité, s'en méle. En effet pour montrer aux
populations qu'il partage leurs souffrances et qu'il sera leur porte-parole auprés de l'autorité, celui-ci décide méme
chaque fois qu'il y a décés dans le village, de prendre en charge certains paliers des dépenses a effectuer. Ainsi se
garantit-il des suffrages au moment opportun. On lit clairement que les acteurs ont ajouté a la perte humaine que
constitue la mort, une perte financiére. L'observation de la gestion post-mortem sur le plan financier montre que les
dépenses qui en découlent sont énormes. Grandir les cérémonies funéraires, n‘appauvrit pas seulement ceux qui les
causent. Il y a aussi que tous les acteurs sociaux s'appauvrissent. En effet, les tissus uniformes que l'on prend pour
les cérémonies et que tous les participants doivent prendre constituent des dépenses supplémentaires et importantes.
De méme, les Eglises ont amené de nos jours une nouvelle vision sur les rites funéraires. En effet, beaucoup d’Eglises
préchent pour 'arrét des sacrifices dans les rituels funébres et enseignent que c’est servir le diable que d'« adorer les
morts ». Cela a pour conséquences profondes, la conversion et I'abandon des rites par beaucoup de jeunes au profit
des nouvelles églises.

5. CONCLUSION

A travers cette recherche sur la mutation des rites funéraires, portant précisément sur le cas des rites funéraires
chez les Aja d’Avejen dans la commune de Toviklen, il ressort que , de tous les phénomenes du monde naturel, la
terrible réalité de la mort est peut- étre celui qui s'oppose le plus farouchement et le plus obstinément a tout procés
si bien qu'il est difficile de le mettre en accord avec la vision que le monde moderne a lui-méme, vision toute
entiere orientée vers une rationalité utilitaire et fonctionnelle . Les religions ont conduit aussi a un extraordinaire



American Journal of Innovative Research and Applied Sciences. ISSN 2429-5396 | www.american—]iras.com @pen ﬂCCESS

bouleversement des rituels et de l'attitude face aux rites funéraires. A l'observation, le phénoméne de la mort
manifeste une importance économique considérable. Les funérailles endettent les uns, la plus grande masse. Elles
produisent néanmoins des richesses supplémentaires pour les puissants et les nantis. Dans tous les cas, elles obligent
les responsables lignagers ainsi que les leurs, a capitaliser en vue d’'une destruction réguliere des biens de
consommation (vivres, boissons, viandes) et de prestige (argent, pagnes, couvertures etc.) et instaurent des circuits
d’échanges de dons et de contre- dons caractérisés par une réciprocité implacable. Les funérailles engendrent ainsi
une histoire « économique » qui déborde largement le cadre d’'une célébration ponctuelle isolée. Aussi a-t-on constaté
que la plate-forme funéraire est un espace ou se jouent et se déjouent des rites profanes et des jeux de pouvoir, de
prestige d’honneur dans une atmospheére concurrentielle. Les funérailles demeurent en effet, le lieu privilégié ol
chacun dit la vérité sur sa classe sociale, sur les hiérarchies dans lesquelles il s'intégre. Toute célébration funéraire, en
dehors du cadre et indépendamment du contexte dans lequel elle survient, oblige les lignages a se glorifier, « a
chercher un nom ».

5. REFERENCES

1. Sylvie, Mesure (Ed.). Le dictionnaire des sciences humaines. 2006. Presses Univ. de France.

2. Justin, Zangre. Les rites funéraires dans I'Afrique du Nord chrétienne du 3e au 5e siécle: a la lumiére des ceuvres de Tertullien, Cyprien, Lactance et Augustin.
2016. These de doctorat. Strasbourg.

3. Dan, Sperber et Lawrence A, Hirschfeld. The cognitive foundations of cultural stability and diversity. Trends in cognitive sciences. 2004 ; 8(1) : 40-46.

4. Marcel, Mauss. Effet physique chez I’individu de I’idée de mort suggérée par la collectivité. Sociologie et anthropologie. 1926 ; 2 : 311-330.

5. Emile, Durkheim. Les formes élémentaires de la vie religieuse, 1991, Paris, édition Librairie, Générale Frangaise, p.22.

6. Louis, Molet; Thomas, LV, et Luneau, R. La terre africaine et ses religions. Journal des Africanistes. 1976; 46(1): 272-272.

7. Ines, De La Torre. Le vodu en Afrique de I'Ouest: rites et traditions: le cas des sociétés Guen-Mina (Sud-Togo). 1991. Editions L'Harmattan. pp. 39-98.

8. Barthélémy, Adoukonou. La mort dans la vie africaine. Présence africaine. 1979. pp. 124-307.

9. Jean, Ziegler. Les vivants et la mort. Essai de sociologie. Le Seuil, 2015.

10. Sigmund, Freud et Samuel Jankélévitch. Psychologie collective et analyse du moi. 1924. Payot. pp. 3-12.

11. Marcel, Mauss. Rites funéraires en Chine. 1926. in Année sociologique, n°2, Paris, Editions de Minuit, 7p.

12. Raymond, Lemieux et Richard, Réginald. Survivre...: la religion et la mort. 1985, Editions Bellarmin. pp. 7-117.

13. Robert, Hertz; Georges, Balandier et Marcel, MAUSS. Sociologie religieuse et folklore. 1970. Presses universitaires de France. pp. 14-21.

14. Marcel, Granet. La Vie et la Mort, croyances et doctrines de I'antiquité chinoise. Annuaires de I'Ecole pratique des hautes études. 1919 ; 33(29) : 1-22.

15. Arnold, Van Gennep. Les rites de passage: étude systématique des rites de la porte et du seuil, de I'hospitalité, de I'adoption, de la grossesse et de
I'accouchement, de la naissance, de I'enfance, de la puberté, de I'initiation, de I'ordination, du couronnement des fiancailles et du mariage, des funérailles, des
saisons, etc. 1909. Vol. 5. E. Nourry. 170p.

Cite this article: Charles Lambert Babadjide. DYNAMIQUES SOCIALES AUTOUR DES RITES FUNERAIRES EN
MILIEU AJA D’AVEJEN A ToVIKLEN AU BENIN. Am. J. innov. res. appl. sci. 2021; 11(6): 136-143.

This is an Open Access article distributed in accordance with the Creative Commons Attribution Non
Commercial (CC BY-NC 4.0) license, which permits others to distribute, remix, adapt, build upon this work
non-commercially, and license their derivative works on different terms, provided the original work is
properly cited and the use is non-commercial. See: http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/



http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

